a tenteral

# Srimad-Gourangalila-Smaranamangal Stotram.

श्रीमद्गीराङ्गलीलास्य र समङ्गलस्तीत्रम्।

BY

KEDARNATH DUTT BHAKTIVINOD, M.R.A.S



# SRI SRI GOURANGALILA-

SMARANAMANGAL STOTRAM.

BHAKTI-VINOD.

025.



Babu Kedarnath Dutt
Bhakti-Vinod, M. R. A. S.
Photographed by
Birajaprasad Dutt
181. Maniktala Street,
Oalcutta. The....

#### SRIGOURANGA SMARANAMANGALA

OR

#### CHAITANYA MAHAPRABHU

His Life and Precepts.

BY

### SRI KEDAR NATH DUTT

94.82568

BHAKTIVINOD.

Member of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, retired Member of the Bengal Provincial Civil Service, Editor of "The Sajjanatoshini" late Joint Editor of "The Vishnupriya Patrika," Karjyapati of The Nabadwipa Dhampracharini Sava; Parimarjak Srinamhatta, Author of The Poriade, The Muts of Orrissa, The Bhagabat Speech, Goutam Speech, Vijanagram, Sanyashi, Srikrishna Samhita, Datta Kaustav, Dattavansa mala, Kalyan-Kalpataru, Chaitanya Shikhsamrita, Prempradip, Amnaya Sutram, Nabadwipdham Mahatmya, Tatwa-Sutram, Commentator of Bhagabadgita, Chaitanyopanishat, Ishopanishad, Srichaitanyacharita mrita, Mayavad Satadushani, &c. &c. &c.

Published by K. DUTT, M. A. Calcutta.

1896.

025

## Printed by MOOKERJEE & CO. AT THE CALCUTTA PRESS,

67, Nimtollah Ghat Street; CALCUTTA.

1896.

# योत्रीमद्गीराङ्गलीलास्मरणमङ्गलस्तोत्रम्

## श्रीकेदारनाथ भक्तिविनोद प्रगीतम्

विद्वतः श्रील शिक्तिक रहवाचस्पति विरच्छितः विकाशिनी टौका समेतम्।

कियापावनावतार श्रीमच तन्यचन्द्रः वदनाङाविगलितं सभाष्य श्रीम-किचाष्टक सहितञ्ज।

कलिकातानगर्थां

मुद्रितम्।

₹ 6 cs€ 1

FIETHER PERMIT

T NACTE

#### PREFACE.

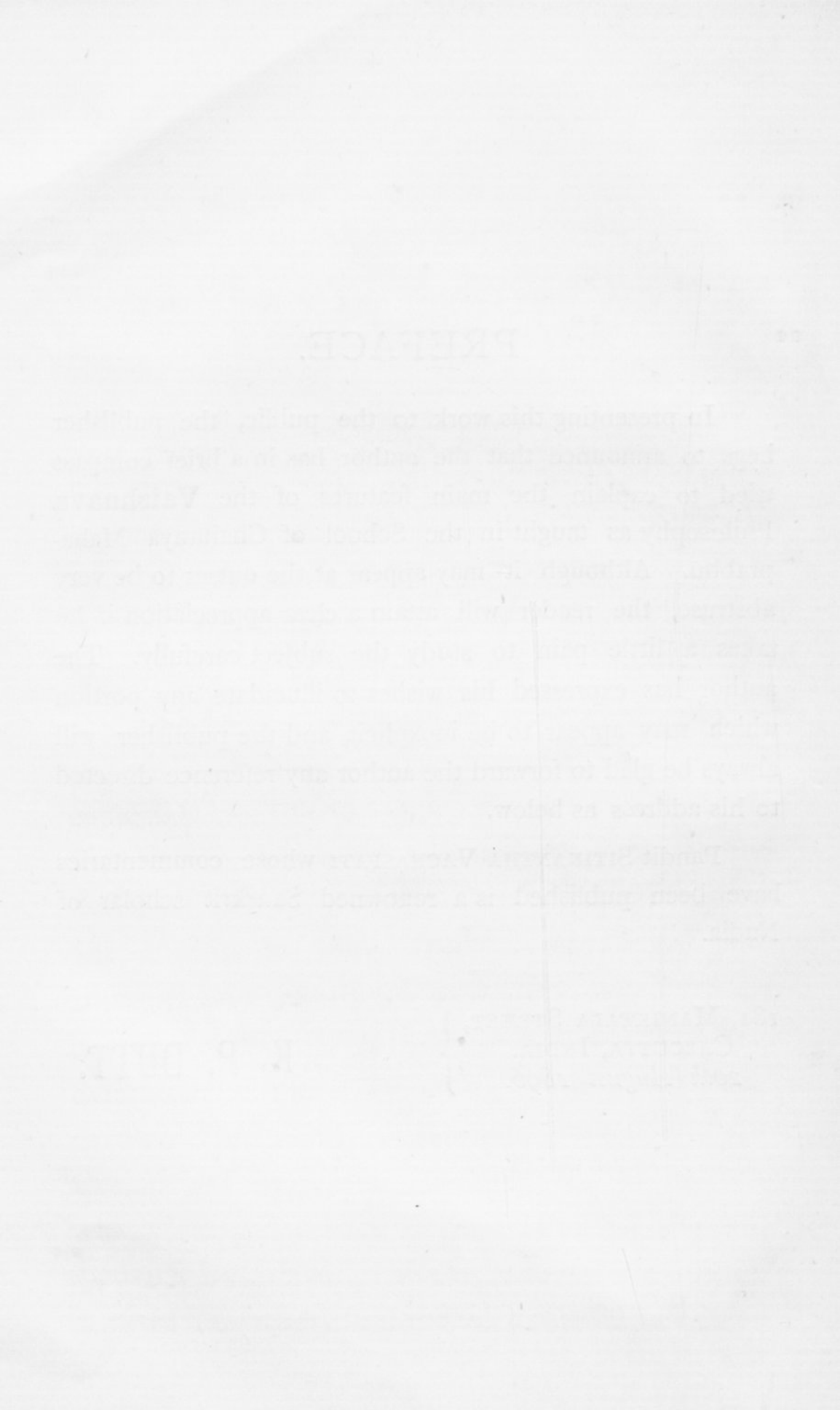
In presenting this work to the public, the publisher begs to announce that the author has in a brief compass tried to explain the main features of the **Vaishnava** Philosophy as taught in the School of Chaitanya Mahaprabhu. Although it may appear at the outset to be very abstruse, the reader will attain a clear appreciation if he takes a little pain to study the subject carefully. The author has expressed his wishes to illucidate any portion which may appear to be inexplicit, and the publisher will always be glad to forward the author any reference directed to his address as below.

Pandit SITIKANTHA VACHASPATI whose commentaries have been published is a renowned Sanskrit scholar of Nadia.

181, MANIKTALA STREET, CALCUTTA, INDIA.

20th August 1896.

K. P. DUTT.



### A FEW WORDS IN ENGLISH.

Chaitanya Mahayayabhhu was born in Maya-

outline of the precepts of that great personage.

With a view to help our English-knowing readers

2 CHARLARIA MAHAPRABHU.

pur in the town of Nadia, just after suprest on The object of this little book is to bring the holy life of Chaitanya Mahaprabhu and his precepts to the notice of the educated and the religious people. Most of the books treating on these subjects have hitherto been printed in Bengali character. Hence the life and precepts of Chaitanya have scarcely passed beyond the boundaries of Bengal. This book has therefore been printed in Sanskrit types for circulation all over India. Our educated brethren of Europe and America have taken, of late, to the study of the Sanskrit language, and it is our belief that this brochure will go to their hands in a very short time. This book contains 104 slokas with copious commentaries. It makes a succint mention of all the anecdotes of the life of Mahaprabhu as related in the famous book, the Chaitanya Charitamrita by Krishnadas Kaviraj. The slokas from 75 to 86 inclusive will give an

outline of the precepts of that great personage. With a view to help our English-knowing readers in going through the book, we have here summarized in English the contents of the work.

Chaitanya Mahaprabhu was born in Mayapur in the town of Nadia, just after sunset on the evening of the 23rd Falgoon 1407 Sakabda answering to the 18th February 1485 of the Christian Era. The moon was eclipsed at the time of his birth and the people of Nadia were then engaged, as usual on such occasions, in bathing in the Bhagirathi with loud cheers of Haribol. His father Jagannath Misra was a poor Brahmin of the Vaidic order and his mother Sachi Devi was a model good woman, both descended from Brahmin stocks originally residing in Sylhet. Mahaprabhu was a beautiful child and the ladies of the town came to see him with presents. His mother's father Pandit Nilambar Chakravarti, a renowned astrologer, foretold that the child would be a great personage in time; and he, therefore, gave him the name Vishwambhar. The ladies of the neighbourhood styled him Gour Hari on account of his golden complexion and his mother called

him Nimai on account of the Nim tree near which he was born. Beautiful as the lad was, every one heartily loved to see him every day. As he grew up he became a whimsical and frolicsome lad. After his fifth year, he was admitted into a puthshala where he picked up Bengali in a very short time.

Most of his contemporary biographers have mentioned certain anecdotes regarding Chaitanya which are simple records of his early miracles. It is said that when he was an infant in his mother's arms, he wept continually and when the neighbouring ladies and his mother cried Haribol, he used to stop! Thus there was a continuation of the utterance of Haribol in the house, foreshewing the future mission of the hero. It has also been stated that when his mother once gave him sweetmeats to eat, he ate clay instead of the food. His mother asking for the reason, he stated that as every sweetmeat was nothing but clay transformed, he could eat clay as well. His mother, who was also the consort of a pandit, explained that every article in a special state was adapted to a special use. Earth, while in the state of a jug, could be used as a water pot, but

in the state of a brick such a use was not possible. Clay, therefore, in the form of sweetmeats was usable as food and not clay in its other states. The lad was convinced and admitted his stupidity in eating clay and agreed to avoid the mistake in future. Another miraculous act has been related. It is said that a Brahmin on pilgrimage became a guest in his house, cooked his food and read his grace with meditation of Krishna. In the meantime the lad came and ate up the cooked rice. The Brahmin astonished at the lad's act cooked again at the request of Jagannath Misra. The lad again ate up the cooked rice while the Brahmin was offering the rice to Krishna with meditation. The Brahmin was persuaded to cook for the third time. This time all the inmates of the house had fallen asleep and the lad shewed himself as Krishna to the traveller and blessed him. The Brahmin was then lost in ecstacy at the appearance of the object of his worship! It has also been stated that two thieves stole away the lad from his father's door with a view to purloin his jewels and gave him sweetmeats on the way. The lad exercised his illussory energy and deThe thieves for fear of detection, left the boy there and fled. Another miraculous act has been described of the lad's demanding and getting from Hiranya and Jagadisha all the offerings they had collected for worshipping Krishna on the day of Ekadashi. When only four years of age he sat on rejected cooking pots which were considered unholy by his mother. He explained to his mother that there was no question of holiness and unholiness as regards earthen pots thrown away after the cooking was over. These anecdotes relate to the tender age up to the fifth year.

In his eighth year, he was admitted into the tol of Gangadas Pandit in Ganganagar close by the village of Mayapur. In two years he became well read in Sanskrit grammar and rhetoric. His readings after that were of the nature of self-study in his own house where he had found all important books belonging to his father who was a pandit himself. It appears that he read the Smriti in his own study and the Naya also in competition with his friends who were then studing under the celebrated Pandit Raghunath Shiromani.

Now after the tenth year of his age, Chaitanya became a passable scholar in grammar, rhetoric, the Smriti and the Naya. It was after this that his elder brother Vishwarup left his house and accepted the asram (status) of a sanyashi (ascetic). Chaitanya though a very young boy consoled his parents saying that he would serve them with a view to please God. Just after that, his father left this world. His mother was exceedingly sorry and Mahaprabhu with his usually contented appearance consoled his widowed mother.

It was at the age of 14 or 15 that Mahaprabhu was married to Lakshmi Devi, the daughter of Ballabha Acharjya, also of Nadia. He was at this age considered as one of the best scholars of Nadia, the renowned seat of Nayaphilosophy and Sanskrit learning. Not to speak of the smarta pandits, the naiyaiks were all afraid of confronting him in literary discussions. Being a married man, he went to Eastern Bengal on the side of the Padma for acquirement of wealth. There he displayed his learning and obtained a good sum of money. It was at this time that he preached Vaishnavism

at intervals. After teaching him the principles of Vaishnavism he ordered Tapan Misra to go to and live in Benares. During his residence in East Bengal, his wife Lakshmi Devi left this world from the effects of snake bite. On returning home, he found his mother in a mourning state. He consoled her with a lecture on the uncertainty of human affairs. It was at his mother's request that he married Vishnu Priya, the daughter of Raj pandit Sanatan Misra. His comrades joined him on his return from pravas or sojourn. He was now so renowned that he was considered to be the best pandit in Nadia. Keshab Misra of Cashmere, who had called himself the Great Digvijayi, came to Nadia with a view to discuss with the pandits of that place. Afraid of the so called conquering pandit, the tol professors of Nadia left their town on pretence of invitation. Keshab met Mahaprabhu at the Barokonaghat in Mayapur and after a very short discussion with him he got defeated by the boy and mortification obliged him to decamp. Nimai Pandit was now the most important pandit of the times.

It was at the age of 16 or 17 that he travelled to Gya with a host of his students and there

took his spiritual initiation from Iswar Puri a Viashnava sanyasi and a disciple of the renowned Madhavendra Puri. Upon his return to Nadia, Nimai Pandit turned out a religious preacher and his religious nature became so strongly represented that Adwaita Prabhu, Sribasa and others, who had before the birth of Chaitanya already accepted the Vaishnava faith, were astonished at the change of the young man. He was then no more a contending naiyaika, a wrangling smarta and a criticising rhetorician. He swooned at the name of Krishna and behaved as an inspired man under the influence of his religious sentiment. It has been described by Murari Gupta, an eye witness, that he shewed his heavenly powers in the house of Sribas Pandit in the presence of hundreds of his followers who were mostly well read scholars. It was at this time that he opened a nocturnal school of kirtan in the compound of Sribas Pandit with his sincere followers. There he preached — there he sang—there he danced and there he expressed all sorts of religious feelings. Nityananda Prabhu who was then a preacher of Vaishnavism and who had then completed his travels all over India, joined him by that time. In fact a host of pandit preachers of Vaisnavism, all sincere at heart, came and joined him from different parts of Bengal. Nadia now became the regular seat of a host of Vaishnava acharjyas whose mission it was to spiritualize mankind with the highest influence of the Vaishnava creed.

The first mandate that he issued to Prabhu Nityananda and Haridas was this "Go friends, go through the streets of the town, meet every man at his door and ask him to sing the name of Hari with a holy life, and you then come and report to me every evening the result of your preaching." Thus ordered, the two preachers went on and met Jagai and Madhai the two most abominable characters. They insulted the preachers on hearing Mahaprabhu's mandate, but were soon converted by the influence of bhakti inculcated by their Lord. The people of Nadia were now surprised. They said, "Nimai Pandit is not only a gigantic genius but he is certainly a missionary from God Almighty." From this time to his 23rd year Mahaprabhu preached his principles not only in Nadia but in all important towns and villages around his city, In the houses of his followers he shewed miracles,

taught the esoteric principles of bhakti and sang his sankirtan with other bhaktas. His followers of the town of Nadia commenced to sing the holy name of Hari in the streets and Bazars. This created a sensation and roused different feelings in different quarters. The bhaktas were highly pleased. The smarta Brahmins became jealous of Nimai Pandit's success and complained to Chand Kazi against the character of Chaitanya as un-Hindu. The kazi came to Sribas Pandit's house and broke a mridanga(khol) there and declared that unless Nimai Pandit would cease to make noise about his queer religion he should be obliged to enforce Mahamadanism on him and his followers. This was brought to Mahaprabhu's He ordered the town people to appear in the evening, each with a torch in his hand. This they did and Nimai marched out with his sankirtan divided in 14 groups and on his arrival in kazi's house, he held a long conversation with the kazi and in the end communicated into his heart his Vaishnav influence by touching his body. The kazi then wept and admitted that he had felt a keen spiritual influence which had cleared up his doubts and produced

in him a religious sentiment which gave him the highest ecstacy. The kazi then joined the sankirtan party. The world was astonished at the spiritual power of the Great Lord and hundreds and hundreds of heretics converted joined the banner of Vishwambhar after this affair.

It was after this that some of the jealous and low minded Brahmins of Kulia picked up a quarrel with Mahaprabhu and collected a party to oppose him. Nimai Pandit was naturally a soft hearted person, though strong in his principles. He declared that party feeling and sectarianism were the two great enemies of progress and as long as he should continue to be an inhabitant of Nadia belonging to a certain family, his mission would not meet with complete success. He then resolved to be a citizen of the world by cutting of his connexion with a particular family, caste and creed and with this resolution he embraced the position of a sanyasi at Cutwa under the guidance of Keshab Bharati of that town, on the 24th year of his age. His mother and wife wept bitterly for his separation but our hero though soft in heart was a strong person in principle. He left his little world in his house for the unlimited spiritual world of Krishna with man in general.

After his sanyas, he was induced to visit the house of Advaitaprahbu in Santipur. Advaita managed to invite all his friends and admirers from Nadia and brought Sachidevi to see her son. Both pleasure and pain invaded her heart when she saw her son in the attire of a sunyusi. As a sanyasi Krihsna Chaitanya put up nothing but a kaupin and a bahirbas (outer covering). His head was without hairs and his hands bore a danda (stick) and a kamandalu (hermit's water pot). The holy son fell at the feet of his beloved mother and said, "Mother! this body is yours and I must obey your orders. Permit me to go to Vrindaban for my spritual attainments." The mother in consultation with Advaita and others asked her son to reside in Puri (town) of Jagannath so that she might obtain his information now and then. Mahaprabhuagreed to that proposition and in a few days left Santipur for Orrissa. His biographers have described the journey of Krishna Chaitanya (that was the

name he got after his sanyas) from Santipur to Puri in great details. He travelled along the side of the Bhagirathi as far as Chhatrabhoga situated now in Thana Mathurapur Diamond Harbour, 24 Perghs. There he took a boat and went as far as Prayag ghat in the Midnapur District. Thence he walked through Balasore and Cuttack to Puri, seeing the temple of Bhubaneshwar on his way. Upon his arrival at Puri, he saw Jagannath in the temple and put up with Sarvabhouma at the request of the latter. Sarvabhouma was a gigantic pandit of the day. His readings knew no bounds. He was the best Naiyaik of the times and was known as the most erudite scholar in the Vedant Philosophy of the school of Sankaracharya. He was born in Nadia (Vidyanagar) and taught innumerable pupils in the Naya Philosophy in his tol there. He had left for Puri sometimes before the birth of Nimai Pandit. His brother-in-law Gopinath Misra introduced our new sanyasi to Sarvabhouma, who was astonished at his personal beauty and feared that it would be difficult for the young man to maintain sanyas-

dharma during the long run of his life. Gopinath, who had known Mahaprabhu from Nadia, had a great reverence for him and gave out that the sanyasi was not a common human being. On this point Gopinath and Sarvabhouma had a hot discussion. Sarvabhouma then requested Mahaprabhu to hear his recitation of the Vedant sutras to which the latter tacitly submitted. Chaitanya heard with silence what the great Sarvabhouma uttered with gravity, for seven days, at the end of which the latter said "Krishna Chaitanya! I think you do not understand the Vedant as you do not say anything after hearing my recitations and explanations." The reply of Chaitanya was that he understood the sutras very well, but he could not make out what Sankaracharya meant by his commentaries. Astonished at this, Sarvabhouma said "How is it that you understand the meanings of the sutras and do not understand the commentaries which explain the sutras? All well! If you understand the sutras, please let me have your interpretations?" Mahaprabhu thereon explained all the sutras in his own way without touching

the Pantheistic commentary of Sankar. The keen understanding of Sarvabhouma saw the truth, beauty and harmony of arguments in the explanations given by Chaitanya and obliged him to utter that it was the first time that he found one, who could explain the Brahma sutras in such a simple manner. He admitted also that the commentaries of Sankar never gave such natural explanations of the Vedant sutras as he had obtained from Mahaprabhu. He then submitted himself as an advocate and follower. In a few days Sarvabhouma turned out as one of the best Vaishnavs of the times. Report ran out,—whole of Orrissa sang the praise of Krishna Chaitanya and hundreds and hundreds came to him and became his followers. In the meantime Mahaprabhu thought of visiting Southern India, and he started with one Krishnadas Brahmin for the journey.

His biographers have given us a detail of the journey. He first went to Kurmakshetra where he did a miracle by curing a leper named Vasudev. He met Ramananda Rai, the governor of Vidyanagar on the banks of the Godavari and had a philosophical conversation with him

on the subject of Prembhakti. He worked another miracle by touching (making them immediately disappear) the seven Tal trees, through which Ramchandra, the son of Dasarath had shot his arrow and killed the great Bali Raj! He preached Vaishnavism and nam-sankirtan throughout his journey. At Rangakshetra he staid for four months in the house of one Venkat Bhatta in order to spend the rainy season. There he converted the whole family of Venkat from Ramanuji Vaisnavism into Krishna bhakti, along with the son of Venkat, a boy of ten years, named Gopal, who afterwards came to Vrindavan and became one of the six Gosvamis or Prophets serving under their leader Srikrishna Chaitanya. Trained up in Sanskrit by his uncle Probodhananda Sarasvati, Gopal wrote several books on Vaishnavism.

Chaitanya visited numerous places in southern India as far as Cape Comorin and returned to Puri in two years by Panderpur on the Bhima. In this latter place he spiritualized one Tukaram who became from that time a religious preacher himself. This fact has been admitted in his abhangas which have been collected in a

volume by Mr. Satyendranath Tagore of the Bombay Civil Service. During his journey he had discussions with the Budhists, the Jains and the mayavadis in several places and converted his opponents to Vaishnavism.

Upon his return to Puri, Raja Prataprudra Dev and several pandit Brahmins joined the banners of Chaitanya Mahaprabhu. He was now twenty-seven years of age. In his 28th year he went to Bengal as far as Gour in Maldah. There he picked up two great personages named Rup and Sanatan. Though descended from the line of the Karnatic Brahmins, these two brothers turned out demi-musalmans by their continual contact with Hossain Shah, the then Emperor of Gour. Therenames had been changed by the Emperor into Dabirkhash and Saker Mallik and their master loved them heartily as they were both learned in Persian, Arabic and Sanskrit and were loyal servants of the state. The two gentlemen had found no way to come back as regular Hindus and had written to Mahaprabhu, while he was at Puri, for spiritual help. Mahaprabhu had written in reply that he would come to them and extricate them out of their spiritual difficulties. Now appeared before him with their long standing prayer. Mahaprabhu ordered them to go to Vrindavan and meet him there.

Chaitanya returnd to Puri through Santipur where he again met his dear mother. After a short stay at Puri he left for Vrindavan. This time he was accompanied by one Balabhadra Bhattacharya. He visited Vrindavan and came down to Prayag (Allahabad) converting a large number of Mahomedans into Vaishnavism by arguments from the Koran. The descendants of those converts are still known as Pathan Vaishnavs. Rup Gosvami met him at Allahabad. Chaitanya trained him up in spirituality in ten days and directed him to go to Vrindavan on two missions. His first mission was to write theological works explaining scientifically pure bhakti and prem. The second mission was to revive the places where Krishnachandra had in the end of Dwapar yug exhibited His spiritual lila for the benefit of the religious world. Rup Gosvami left Allahabad for Vrindavan and Mahaprabhu came down to Benares. There he put up in the house of Chandrasekhar and accepted

his daily bhiksha (meal) in the house of Tapan Misra. Here it was that Sanatan Gosvami joined him and took instructions for two months in spiritual matters. The biographers, specially Krishnadas Kaviraj, have given us details of Chaitanya's teachings to Rup and Sanatan. Krishnadas was not a contemporary writer, but then he gathered his informations from the Gosvamis themselves, the direct disciples of Mahaprabhu. Jiv Gosvami, who was nephew of Sanatan and Rup and who has left us his invaluable work the Sath-sandarbha, has philosophized on the precepts of his great leader. We have gathered and summarized the precepts of Chaitanya from the books of those great writers.

While at Benares, Chaitanya had an interview with the learned sanyasis of that town in the house of a Marhatta Bramhin who had invited all the sanyasis for an entertainment. At this interview, Chaitanya shewed a miracle which attracted all the sanyasis to him. Then ensued reciprocal conversations. The sanyasis were headed by their most learned leader Prakashananda Sarasvati. After a short con-

troversy they submitted to Mahaprabhu and admitted that they had been misled by the commentaries of Sankaracharya. It was impossible even for learned scholars to oppose Chaitanya for a long time, as there was some spell in him which touched their hearts and made them weep for their spiritual improvement. The sanyasis of Benares soon fell at the feet of Chaitanya and asked for his grace (kripa) Chaitanya then preached pure bhakti and instilled into their hearts a spiritual love for Krishna which obliged them to give up sectarian feelings. The whole of Benares, on this wonderful conversion of the sanyasis, turned out Vaishnavas and they made a monster sankirtan with their new Lord. After sending Sanatan to Vrindavan, Mahaprabhu went to Puri again by the jungles with his comrade Balabhadra. Balabhadra has reported that Mahaprabhu shewed a good many miracles on his way to Puri such as making tigers and elephants dance, on hearing the name of Krishna.

From this time, that is from his 31st year, Mahaprabhu continually lived in Puri in the house of Kasi Misra until his disappearance in

his forty-eigth year at the time of sankirtan in the temple of Tota Gopinath. During these 18 years, his life was one of settled love and piety. He was surrounded by numerous followers, all of whom were of the highest order of the Vaishnavas, and distinguished from the common people by their purest character and learning, firm religious principles and spiritual love in Radhakrishna. Svarupdamodar, who had been known by the name of Purushottamacharya while Mahaprabhu was in Nadia, joined him from Benares and accepted his service as his secretary. No production of any poet or philosopher could be laid before Mahaprabhu unless Svarup had passed it as pure and useful. Rai Ramananda was his second mate. Both he and Svarup sang while Mahaprabhu expressed his sentiment on a certain point of worship. Paramananda Puri was his minister in matters of religion. There are hundreds of anecdotes described by his biographers which we do not think it meet here to reproduce. Mahaprabhu slept short. His sentiments carried him far and far in the firmament of spirituality every day and night and all his admirers and followers watched him throughout. He worshiped, com-

municated with his missionaries at Vrindavan, and conversed with those religious men who newly came to visit him. He sang and danced, took no care of himself and ofttimes lost himself in religious beatitude. All who came to him, believed him as the all-beautiful God appearing in the nether world for the benifit of mankind. He loved his mother all along and sent her maha prasad now and then with those who went to Nadia. He was most amiable in nature. Humility was personified in him. His sweet appearance gave cheers to all, who came in contact with him. He appointed Prabhu Nityananda as the missionary in charge of Bengal. He despatched six disciples (Gosains) to Vrindaban to preach love in the up-country. He punished all of his disciples who deviated from a holy life. This he markedly did in the case of junior Haridas. He never lacked in giving proper instructions in life to those who solicited them. This will be seen in his teachings to Raghunath Das Gosvami. His treatment to Haridas (senior) will show how he loved spiritual men and how he defied caste distinction in case of spiritual brotherhood.

We now proceed to explain his precepts to those who are not acquainted with them. This little book and the commentaries contain such of his holy principles as are prominent.

Chaitanya teaches us in the first place that the rational attributes of men are not capable of approaching the Divine sphere of spirit. Jukti as he styles reason, is quite incompetent in such a matter. Ruchi as he styles the religious sentiment in man, even in a very small quantity, has the power to comprehend it. It is inspiration which can alone give light to spiritual matters. Inspirations coming down from Heaven through purified and blessed souls have exhibited themselves in the form of the Vedas. The Vedas, together with their explanatory notes, the Puranas, are therefore the only evidence in matters of spirit and are eternal in nature. Vedic truths should, therefore, be accepted as the only truth in higher matter. Reason, while sincerely helping the inspired truth, may be accepted as auxiliary evidence. The Vedas teach us according to Chaitanya, nine principle doctrines, that is;-

(1) Hari (the Almighty) is one without a second.

- (2) He is always vested with infinite power.
- . (3) He is ocean of Rasa.
- (4) The soul is His Vibhinnangsha or separated part.
- (5) Certain souls are engrossed by *Prakriti* or His illusory energy.
- (6) Certain souls are released from the grasp of Prakriti.
- (7) All spiritual and material phenomena are Bhedabhed-prakasha of Hari the Almighty.
- (8) Bhakti is the only means of attaining the final object of spiritual existence.
- (9) Prem in Krishna is alone the final object of spiritual existence.

We must explain these points one by one:-

1° Hari the Supreme Being is one without a second. In Aryan theology the creative principle of the Deity is personified in Brahma and the destructive principle in Shiva. Indra is the head of some lower elements of adminstration. Hence they are not the Almighty Himself but are differnt representations of different attributes. They have obtained their powers from an original Fountainhead. Hence they are subordinate beings in the service of Hari or

Bhagavan. Then again there are three distinct philosophical ideas of the Deity i. e (i) the idea of the negative Brahma of the Pantheistic school, (ii) the idea of an universal soul, Paramatma of the yoga school and (iii) the idea of a personal Deity with all His majesty, might, glory, beauty, wisdom and supremacy combined in the person. The ideas of Bramha and Paramatma are therefore included in the idea of Bhagavan. Spiritually, therefore, Bhagavan is Hari the Supreme Being. Human ideas are either mental or spiritual. The mental idea is defective as it has relation to the created principle of matter. The spiritual idea is certainly the nearest approach to the Supreme Being. Then again the spiritual idea of Bhagavan is of two sorts. In one sort, the person of the Deity is overpowered by His own majesty, and in the other, the personal beauty overpowers all His majesty. The first idea is represented in the great Narayan of Vaikuntha, who is the Lord of Lords and God of Gods. The second is represented in the All-beautiful Krishna with Radhika, the representative of His Hladini or superior ecstatic energy. Krishna appears as man

amongst men and is again generally accepted as God above Gods. Krishna attracts, loves, and produces ecstacy in all souls. His person and personal attachments are all purely spiritual and have no relation to the material world. The material senses of man can not approach Him. It is the spirit in man which can see Him direct and commune with Him. The soul fettered in matter, has from its own degradation lost its right to see Krishna and his spiritual lila in the spiritual world, but Krishna out of His own Supreme Power and prerogative may appear with all His Vrindavan lila before the eyes of all men. The rational man can hardly conceive and believe Krishna and His lila. As his spiritual essence improves, he sees Him and loves Him with all his heart. In our small compass, we can heardly treat this subject fully and exhaustively. We, therefore, leave this point to our readers with these words. "Give up the shackles of matter slowly. Cultivate your spirit inwards. Give up prejudices which you have acquired from the so-called rational thinkers who deny the existence of spirit. Be humble in yourself and learn to respect those

who work towards spiritual attainments. Do these with your heart, mind and strength in the company of spiritual people alone, and you will see Krishna in no time." Krishna is not an imaginary Being, nor you have a right to think that He is a material phenomenon fancied to be the Supreme Being by the fools. Krishna is not understood by the process of distinguishing the subjective from the objective, nor He is to be accepted as an imposition on the people set up by designing men. Krishna is eternal, spiritually true, reflected on the human soul when relieved of all pressure of gross matter and is the subject of love which proceeds from the soul. Accept Him as such and you will see Him in your soul's eye. Words fail to describe that transcendental Being. The highest, best and most spiritual ideal of the Divinity is in Krishna. To bring arguments against Him is simply to deceive one's self and deprive himself of the blessings that God has kept in store for man. Hence all descriptions of His name, person, attributes and lila should be accepted spiritually, giving up the material portion which words must necessarily convey.

2° Hari is always vested with infinite powers. By infinite powers must be meant powers which know no bounds either in space or in time; as His powers alone created space and time. His powers are identified with His person. In material objects, there is a difference between the person and its powers, between the thing and its attributes, its name, its form and action; but it is a spiritual truth that in spirit the thing is identical with its name, form, attributes and action. This truth can not be subjected to dry reason which deals with gross matter alone. Krishna is Supreme Will in Himself and He exercises His supreme power at His pleasure, which submits to no law, because all law has proceeded from His Will and Power. Power is known from its exercise. In this world we have experience of only three of the attributes of His power. We see the material phenomena and we understand that His power has the attribute to create matter. This attribute is styled in the Vedus as Maya-shakti. We see man and we understand that the Supreme power has the attribute to produce limited and imperfect souls. The sastras call that attribute as Jiva-shakti. We

conceive of One who is spiritual and supreme in his realm of eternal spirits. We understand that His power has an attribute to exhibit perfectly spiritual existences. The Vedas call that attribute by the name of Atma-shakti or Chitshakti. All these attributes together form one supreme power which the Vedas call as Para-shakti. In fact power (shakti) is not distinguishable from the person of that Being. Still the powers are separately exhibited in their separate actions. This is styled Achintya-bhedabhed prokash or inconceivable simultaneous existence of distinction and non-distinction. Hari being Will above law, exercises His infinite powers, while He Himself remains unaffected. This is not understood, but felt in the soul as an intuitive truth.

3°. He is the ocean of rasa. Rasa has been defined to be that ecstatic principle which comprehends sthayi bhab, bibhab, anubhab, satvik and sanchari. Bibhab is divided into Alambana and Uddi pana. Alambana is subdivided into Vishaya and Asraya. Asraya is that person who has in himself the principle of sthayi-bhab and vishaya is that person to whom the sthayi-

bhab directs itself. Sthayi-bhab has been explained to be rati or tendency of the pure spiritual heart. By a connection of Asraya and Vishaya the sthayi-bhab arrives at its stage of action. When it obtains its active stage, certain signs are exhibited in the person which are called the Anubhabs. These are thirteen in number (vide Sanskrit commentary to 79th sloka). Eight other bhabs exhibiting on the mind are styled satvik-bhab such as tears. shivering, etc. Thirty three other bhabs such as harsha, vishad, etc. have been shewn to be sanchari-bhabs. These combined in soul form the rasa. This process of exhibition of rasa relates to exhibition of Rasa in man still enthralled in matter. But Rasa itself is an eternal principle identified with the Supreme Hari. Hari is the ocean of Rasa and in the human soul a drop of the ocean could only be conceived. Rasa naturally is spiritual but in man subjected to Maya the progenitor of matter, it has been identified, in a perverted state, with the sensual pleasure of man in connection with material objects, the soul losing itself in mind and

the mind acting through the senses enjoying the perverted Rasa in five different objects of the five senses. This is the soul's going abroad with avidya or ignorance of the spiritual self. When the soul looks inward, it obtains its spiritual Rasa and the perverted Rasa wanes off in proportion to the devolopment of the spiritual Rasa. In spiritual Rasa the souls towards each other and all towards the Allbeautiful, have their unfettered action in Vrindavan, rising above material time and space. Hari or Infinite Supreme Free Will has eternal ecstacy in His spiritual power or chit-shakti. The Hladini attribute of chit-shakti gives Him infinite pleasure. The sambit attribute of 'chit-shakti' (spiritual wisdom) produces all bhabs, relations and affections. The sandhini attribute of 'chit-shakti' produces all existence (other than the free will) including the dhams (abodes), individualities and other substances in connection with the action of the spiritual Rasa. All these exhibitions are from 'chit-shakti' or the spiritual power. The Mayik or material creation including time, space and gross objects, has no place in chit-jagat

or the spiritual world which is all the same as Vrindavan. 'Maya-shakti' is a perverted reflection of the 'chit-shakti'. Hence the particularities in the 'Mayik' (material) world have semblance with the particularities in the 'chit-jagat' or (spiritual universe), but are not substantially the same. The 'chit-jagat' is the model of the 'Mayik-jagat' but they are not identical. We must guard ourselves against the idea, that man has imagined 'chitjagat' from an experience of the 'Mayik-jagat'. This idea is pantheistic and it may also be styled atheistic. Reason, not spiritualized, has a tendency to create such a doubt, but one who has a wish to enjoy spiritual love must give it up as misleading. The eternal Rasa of Krishna exists spiritually in 'chit-jagat'. To us who are in the nether world there is a screen which intervenes between our eyes and the great spiritual scene of Krishnalila. When by the grace of Krishna that screen is drawn up, we have the privilege to see it, and again when it pleases the Almighty to drop the screen the great Vrindavan lila disappears. Taste the subject and your conviction will be

the same as mine. Brethren! do not give up such an important subject without due and liberal examination.

4° The soul is His Vibinangsha or separated part. By soul is meant all sorts of souls whether animal, human or celestial. It must be understood that Mahaprabhu believed in the very liberal theory of transmigration of the soul. Certain readers may reject the idea on the ground that certain forms of faith do not support that theory. It is not liberal to reject a theory because it is in antagonism with the dogmas of certain sectarian creeds. Indeed it is a matter which reason can not dare to meddle with. Candidly examining, we do not see any strong reason to disbelieve the theory of transmigration. On the other hand, our unprejudiced mind is inclined to stand for it. The belief that the human soul has only one trial in life is evidently illiberal, unjust and contrary to the belief that God is all good. When our spiritual sentiment supports the theory and the Vedas, the receptacles of inspirations, have taught us the fact of continual existence of the soul in different

stages in creation, we can not but give up the idea of disbelieving in the theory of transmigration of the soul. However educated and scientific a man may be, he is always liable to a creeping error. That which holds good regarding a man holds good also regarding a nation or a sect.

The soul, according to Chaitanya, is an atomic part of the Divine soul. It is a sort of God's power to produce beings who are spiritual in essence but liable to be enthralled by 'Maya' when they forget their position as eternal servants of the Deity. God here is compared with the sun and the souls are said to be the atomic portions of that sun's ray, unable to stand freely unless they are protected by another competent attribute of God's power. By the word part is not meant to be portions cut out of a piece of stone by the axe, but is meant to be like one lamp lighted from another, or gold produced from an alchemic stone as believed by the ancients. The souls are also compared with separate atomic emanations of the burning fire. Each soul has drawn from its fountain-head a propor-

tionate share of the attributes and consequently a small proportion of the free will. These souls are naturally located between the 'chitjagat' and 'Mayik-jagat.' Those who chose to serve their God were protected from fall by the interference of the hladini attribute of the supreme 'chit-shakti'. They have been admitted as etenral servant of the Deity in various ways. They know not the troubles of maya and her Karma-Chakra or the rotative principle of Mayic action and its result. Those who wanted to enjoy were grasped by Maya from the other side. They are in Maya's Karma-Chakra ending only when they again see their original position as servants of the Deity. These souls whether liberatad from Maya or enthralled by her are separate responsible beings depending on the Deity. Hari is the Lord of Maya who serves Him at His pleasure. The soul or Jiva is so constructed as to be liable to be enthralled by Maya in consequence of want of power when unassisted by the Hladini Shakti of the Deity. Hence there is a natural and inherent distinction between God and Jiva which no pantheistic manouvre can annihilate. Please avoid the misleading question "when were these Jivas created and enthralled? The Mayic time has no existence in spiritual history because it has its commencement after the enthralment of Jivas in matter and you can not therefore employ Mayik chronology in matters like these.

5° Certain souls are engrossed by Prakriti or illusory energy. Prakriti, God's Maya, Pradhan, Prapancha and Avidya are different names of the same principle on account of its different phases and attributes. Maya is not an independent Shakti from the supreme Svarup Shakti. She is simply a reflected and outward phase of the supreme Power serving God in executing His penal orders on those who become ungrateful to Him. In fact Maya is in charge of God's house of correction. Those Jivas who in abusing their free will, forgot that they were eternal servants of the Deity and thought of enjoying for themselves were grasped by Maya for their penal servitude and correction. Maya has three attributes Satwa, Raja and Tama. Those attributes

are just like chains used to tie up the ungrateful souls. Maya then applied a double case on the spiritual form of the soul. The double case is described by the words linga and sthhul. The Mayik existence has twenty four substances; the five elements:the earth, the water, the fire, the air, and the firmament; the five properties:— the sound, the touch, the sight, the taste and the smell and ten Indrias i e the five senses; the eye, the ear, the nose, the tongue and the touch and five working organs such as hands, legs &c. These twenty form the sthhul or outer case. The mana, the buddhi, the chitta and the ahankar i e the mind, the understanding, the attention and the perverted ego, compose the linga deha or the inner case. Then after encasing the spiritual form of the soul, Maya employs the fallen souls to work. Mayik work is composed of Karma, Akarma and Vikarma. Karma is conventionally good action done to obtain punya or virtue such as performance of duties enjoined by the Varnasramdharma of the smartas. Akarma is ommission to do duty. Vikarma is sin or crime. Karma

procures heavenly elevations up to the Brahmalok. Akarma gives an unpleasant state on earth. Vikarma hurls down souls to hell. The fallen souls travel from body to body with their linga deha doing Karma or Vikarma, rising up to the heavens and again coming down at the exhaustion of their virtues, going down to hell and, after suffering punishment, again rising up to the platform of work. Thus the state of the fallen souls is deplorable in the extreme. There they enjoy and suffer, massacre and murder, and go on in this state, some times smiling as princes and some times ruing as sufferers. The world is therefore a prison or a house of correction and not a place for enjoyment as some people assert.

of Prakriti. Jivas are travelling in the path of mayik existence from time out of mind experiencing all sorts of pleasure and pain. How to get rid of this unpleasant state of existence? No, dharma, performance of duty, yog, devolopement of powers of the sthhul and the linga, Sankhya, or the division of substances under their categories and simple knowledge that one is a

spiritual being, and Vairagya (abnegation) giving up all enjoyments in the world, are not the proper means by which one can actually get what he wants. When a man comes in contact with a Vaishnav, whose heart has been melted by Hari-bhakti rasa, it is then that he loves to imbibe the sweet principle of Bhakti by following his holy foot steps, by constant study of Krishna bhakti. He slowly washes off his mayik condition and in the end obtaining his true nature he enjoys the sweetest unalloyed rasa which is the ultimatum of the soul. Satsanga or the company of the spiritual people is the only means to obtain the ultimate object of man. Bhakti is a principle which comes from soul to soul and, like electricity or magnetism in gross matter, it conducts itself from one congenial soul to another. The principle of Bhakti is sincere and entire dependence on the Deity in every act of life. The principle of duty is no part of Bhakti as it acts as gratitude for favor obtained and it works like an obligation which is contrary to natural love. The principle of morality in the mortal world. though good in its own way, does scarcely

give spiritual consequence in the end. Faith in the supreme beauty of the Deity, a desire for the eternal unselfish service of that Being and a consequent repulsion of every other thought of pleasure or self-aggrand.zement are the three principles which constitute shradha or actual hankering after Bhakti. Bhakti by nature is ananya or exclusive. Is it chance then which brings Bhakti? No, Sukriti or good work is the prime moving principle. Good work is of two classes. One class, passing as morals, includes those works which bring virtue and aggrandizement. The other class of good work includes all acts which have a tendency to bring spiritual culture. This latter class of good work or sukriti brings one in contact with a sincere Vaishnav from whom the man at first imbibes sraddha or faith in spirit and being then capable of receiving Bhakti obtains a flash of that principle from the Vaishnav who is the actual Guru of the man.

7° All spiritual and material phenomena are Achintya Bhedabhed prakash of Hari the Almighty. Metaphysical discussions are per-

fectly useless. The Vedas go some times to establish that Jiva is distinct from the Deity, and some times that Jiva is the same as the Deity. In fact the Vedas always tell the truth. Jiva is simultaneously distinct from and identical with God. This is not understood by the rationalist. Hence it must be said that in exercise of his powers beyond human comprehension, God is distinct from Jiva and the world, and again identical with them at all times. The Vedanta teaches us the Sakti-parinamvad and not the erroneous Vivartavad of Sankaracharya. Sankar's teachings are explained in different ways. Some say that the world and Jiva have emanated from God and others establish that Jiva and the world are but devolopments of the God-head. Sankar in order to avoid Brahma parinam i e transformation of the Godhead into the world establishes that Vyas teaches us Vivartavad which is this, that God undergoes no change whatever, but it is Maya which covers a part of the Deity, (Just as a pot encloses a part of the firmament) creates the world; or that God is reflected on avidya or ignorance, while in fact nothing else than God

has yet come to existence. These are worthless and abstruse arguments. It is plain that the Vedant teaches us that God is unchangable and is never subject to modifications. His power alone creates Jiva and the material world by its own parinam (modification). The example is in the action of the Alchemist's stone the power of which comes in the form of gold while the stone remains unchanged. Thus Chit shakti goes in the form of the chitjagat with all its particularities of eternal rasa and Jiv-shakti goes in the form of innumerable Jivas, some staying in Vaikuntha as parshadas or angels and others moving in this world in various shapes and forms and under very different circumstances. Maya shakti creates numerous worlds for the habitations and entertainments of the fallen souls. Vivartavad is no doubt an error and is quite opposed to the teachings of the Vedas. Now 'Sakti parinam vad' alone is true and supports the facts that spiritual love is eternal. If Vivartavad were true the natural consequence would be to declare spiritual love to be a temporary principle. 8° Bhakti is the only means of attaining

the final object of spiritual existence. Karma as it is, can not directly and immediately produce spiritual result. When it does, it does by means of Bhakti. Hence Bhakti is independent and Karma and Gyan are dependent principles. Gyan or the knowledge, that man is a spiritual being, can not directly bring the ultimate object. When it does, it does with the assistance of Bhakti. Bhakti, therefore, is the only means to obtain the ultimatum. Bhakti is thus defined. Bhakti is cultivation of a friendly sentiment for Krishna, free from all desires other than those for its own improvements, unalloyed by such other ingredients as Karma and Gyan &c. It will be seen that Bhakti is itself both a feeling and an action. Bhakti has three stages viz sadhan bhakti, bhab bhakti, and prembhakti. Sadhan bhakti is that stage of culture when the feeling has not yet been roused. In Bhab bhakti the feeling awakes, and in Prem bhakti the feeling is fully set to action. Bhakti is a spiritual feeling towards the spiritual object of love. Sadhan bhakti is of two sorts, one is called the Vaidha sadhanbhakti and the other is Raganuga sadhanbhakti. The word Vaidha is from Vidhi or rule. Where Bhakti is to be roused by the rule of the Shastras, there the 'Vaidhi bhakti' works as long as the feeling is not roused. Where one out of natural tendency loves Krishna, there is a principle called Rag, which is no other than a strong desire to serve the Lord of the heart. One who is tempted by the beauty of this process to follow him, has a tendency to cultivate his feeling for Krishna. This is 'Raganuga sadhan bhakti'. This latter class of Sadhan is stronger than the 'Vaidhi sadhan'. Cultivation of the friendly feeling for Krishna is performed in nine different forms.

1° To hear of the spiritual name, form, attribute and lila of Krishna.

- 2° To utter and sing all those.
- 3° To meditate on and reiterate all those.
- 4° Service of His Holy feet.
- 5° Worship.
- 6° Bowing down.
- 7° Doing all that pleases Him.
- 8° Friendship.
- 9° Resignation.
- Of all these forms Kirtan or singing the

name &c of Krishna is the best. Humble knowledge is necessary in these forms of worship and fruitless discussions must be avoided. There are some who start at the theory o worshipping Srimurti! Oh they say "It is idolatory to worship 'Srimurti'! Srimurti is an idol framed by an artist and introduced by no other than Beelzebub himself. Worshipping such an object would rouse the jealousy of God and limit His omnipotence, omniscience and omnipresence! We would tell them, Brethren! candidly understand the question and do not allow yourself to be misled by sectarian dogmas. God is not jealous, as he is without a second. Beelzebub or Satan is no other than an object of imagination or the subject of an allegory. An allegorical or imaginary being should not be allowed to act as an obstacle to Bhakti. Those who believe God to be impersonal, simply identify Him with some power or attribute in nature, though in fact He is above nature, her laws and rules. His Holy wish is law and it would be sacrelege to confine His unlimited excellence by identifying Him with such attributes as omnipotence

omnipresence, and omniscience,— attributes which may exist in created objects such as time space &c. His excellence consists in having in Him mutually contradicting powers and attributes ruled by His Supernatural self. He is identical with His All-beautiful person, having such powers as omnipresence, omniscience and omnipotence, the like of which can not be found elsewhere. His Holy and perfect person exists eternally in the spiritual world and at the same time existing in every created object and place in all its fulness. This idea excels all other ideas of the Deity. Mahaprabhu rejects idolatory as well, but considers Srimurti worship to be the only unexceptionable means of spiritual culture. It has been shewn that God is personal and All-beautiful. Sages like Vyas and others have seen that beauty in their soul's eye. They have left us descriptions. Of course word carries grossness of matter. But truth still is perceivable in those descriptions. According to those descriptions one delineates a Srimurti and sees the great God of our heart there with intense pleasure! Brethren! is that wrong or sinful? Those

who say that God has no form either material or spiritual and again imagine a false form for worship are certainly idolatrous. But those who see the spiritual form of the Deity in their soul's eye, carry that impression as far as possible to the mind and then frame an emblem for the satisfaction of the material eye for continual study of the higher feeling are by no means idolatrous. While seeing a 'Srimurti' do not even see the image itself but see the spiritual model of the image and you are a pure theist. Idolatory and 'Srimurti' worship are two different things; but my brethren! you simply confound one with the other out of hastiness. To tell you the truth, Srimurti worship is the only true worship of the Deity, without which you can not sufficiently cultivate your religious feelings. The world attracts you through your senses and as long as you do not see God in the objects of your senses, you live in an awkward position which scarcely helps you in procuring you your spiritual elevation. Place a Srimurti in your house. Think that God Almighty is the guardian of the house. The food that you take is His Prasad. The flower

and scents are also His Prasad. The eye, the ear, the nose, the touch and the tongue all have a spiritual culture. You do it with a holy heart and God will know it and judge you by your sincerity. Satan and Beelzebub will have nothing to do with you in that matter! All sorts of worship are based on the principle of Srimurti. Look into the history of religion and you will come to this noble truth. The Semetic idea of a patriarchal God both in the pre-christian period of Judaism and post-christian period of Christanity and Mahamadanism is nothing but a limited idea of Srimurti. The monarchic idea of a Jove amongst the Greeks and of an Indra amongst the Arian Karmakandis is also a distant view of the same principle. The idea of a force and Jotirmaya Brahma of the meditators and a formless energy of the Shaktas is also a very faint view of the Srimurti. In fact the principle of Srimurti is the truth itself differently exhibited in different people according to their different phases of thought. Even Jaimini and Comte who are not prepared to accept a creating God, have prescribed certain phases of the Sri-

murti, simply because they have been impelled by some inward action from the soul! again we meet with people who have adopted the Cross, the Shalgram shila, the lingam and suchlike emblems as indicators of the inward idea of Srimurti. Furthermore, if the Divine compassion, love and justice could be portrayed by the pencil and expressed by the chisel why should not the personal beauty of the Deity embracing all other attributes be portrayed in poetry or in picture or expressed by the chisel for the benefit of man? If words could impress thoughts, the watch could indicate time and sign could tell us a history, why should not the picture or figure bring associations of higher thoughts and feelings with regard to the transcendental beauty of the Divine Personage?

Srimurti worshipers are divided into two classes, the ideal and the physical. Those of the physical school are entitled from their circumstances of life and state of the mind to establish temple institutions. Those who are by circumstance and position entitled to worship the Srimurti in mind have, with due deference to the temple institutions, a tendency to

worship usually by sraban and kirtan, and their church is universal and independent of caste and colour. Mahaprabhu prefers this latter class and shews their worship in his Shikshastak, printed as an appendix to this book. Worship then without intermission with a feeling of resignation and in a very short time you will be blessed with prem.

9° Prem in God is the final object of spiritual existence. The Karma-margis declare that enjoyment in this world and in the Heavens hereafter is all that a man requires. Karma or action is of two sorts i. e. Karma done with a view to obtain a material result and Karma done with a view to please God. With the Karma-margis both sorts of Karma have the object of procuring enjoyment. God is worshiped simply to grant enjoyment. Here is the line of demarkation between bhakti and karma. Bhakti aims at procuring the principle of priti or prembhakti as the final result of all action; while karma aims at self-enjoyment as the ultimatum of action. The Gyan-margis on the other hand cultivate Gyan or spiritual knowledge to obtain mukti or salvation as the final aim of such cul-

tivation. Mukti is defined to be of two sorts. In one sort of mukti total absorption of the soul in God is effected i.e. the annihilation of the separate existence of the soul from God. In the other sort of mukti the soul stands eternally separate from God and when salvation ensues, the soul goes to 'chit-jagat' obtaining salokya or residence in the chit region of the Deity, sami pya or residence closely by the Deity, sarupya or attainment of a spiritual form like that of God Himself, and sarsti or attainment of powers similar to the powers of God. The latter class of mukti is inevitable when it pleases the Almighty to grant us that state. But then after obtaining that mukti we serve God with priti or pure love. The first sort of mukti is rejected by the bhaktas as not worth taking, inconsequence of its tendency to annihilate the highest principle of love. The second class of mukti cannot be the ultimate object as it acts like an intermediate condition of the soul, priti there acting as the ultimatum. Mukti, therefore, must be treated as an intermediate result of our spiritual disenthral-Besides that a hankering after mukti spoils the action of spiritual cultivation, being

a strong desire for something else than the improvement of 'Bhakti'. It has a tint of selfishness which is not in keeping with the unselfish principle of pure 'Bhakti'. We must therefore cultivate Bhakti being always from the two contending principles i. e. a desire for 'Bhukti' or selfish enjoyment and a desire for mukti or salvation. We must depend on Krishna to give us mukti or not as it pleases Him. We must pray for continual development of our religious sentiment bhakti alone. Priti or pure love is the final object of our own existence.

Rati as explained above is the unit of the principle of pure spiritual love of Krishna. Mixed up with ullash (zeal) it become priti. Priti creates exclusive love in Krishna and repulsion for things and persons other than Krishna and His connections. When the idea that Krishna is my own is added to priti it becomes prem. Here commences the idea that God is my own Lord and I am His servant. Add confidence to prem and it becomes pranay. Here arises the relation of friendship with Krishna. In pranay the idea of respect loses its hold. Add to

pranay the idea that Krishna is my exclusive and dearest object of love and it curiously turns out into man. Krishna with all his greatness and power exhibits a sort of submission to it. Excessive melting of the heart being added, prem turns out to be sneha. Here ensues the relation of a son and parents, between Krishna and the worshiper. In this stage too much weeping for Krishna, want of satiety with communion and a desire to watch the interests of Krishna naturally occur. Desire added to sneha is rag. In this stage a moment's separation is unbearable. Here commences the relation of husband and wife between Krishna and the worshiper. Distress attending upon want of mutual interview is happiness. Rag again seeing its object as new at every moment, and being itself new at every moment, converts itself into anurag. In this stage reciprocal subjection and a strong desire to accompany the lover everywhere are the principal features. Anurag infinitely rising in an astonishing state, amounting as if to madness, becomes mahabhab. This is 2 indescribable! From rati to mahabhab, the whole principle is what we have called sthayi-bhab. Added to ribhab,

anubhab, swatika, and sanchari the sthayi-bhab becomes Krishna-prem rasa the eternal extacy or beatitude.

We have a perverted picture of this noble rasa in human life, as human life in the thraldom of maya is but a perverted reflection of the spiritual life. When the soul alone acts towards its proper object, the spiritual hero Krishna, the rasa is pure: when the mind and the senses act upon a wrong object, rasa is degraded and becomes hatable. The perverted rasa gives clue to the idea of the noble spiritual rasa to man in general; hence these arguments and descriptions have been attempted in words which correspond with words directly meaning the features of the perverted rasa. We ask our readers to take care to make a nice distinction between spirit and gross matter otherwise a fall is inevitable.

One who studies the name, forms, attributes and the *lila* of *Krishna* as described in the Srimad Bhagavat with a sincere heart, mind and strength in the company of one who has realized the spirit, is expected to know it by

the influence of *bhakti*. One who is apt to rationalize everything closely does scarcely aquire the truth in matters of spirit, as by law of God reason in its present state can never reach the sphere of the spirit.

It is needless to go further on this subject. Those who will have the opportunity to go as far as we have stated, will make a further enquiry from their heart and the All-Beautiful Lord will then help them to realize the spirit and to rise higher and higher in its realm. But as long as the mind is confounded with spirit there is no way to rise beyond matter and its relations. The great mistake that most of the western philosophers have generally made is to identify the mind, the perverted ego (ahankar) with the soul or spirit. We are sorry for that.

To summarise man in his present state has three different principles in him,— (i) one sthhul principle or gross matter composing his body, (ii) the linga principle or sublimated matter appearing in the form of mind, attention, rationality and the perverted ego by which one confounds himself with the material world. This state has been caused by the influence of

maya or the illusory energy with the object of correcting the soul in his wrong intention to enjoy, in consequence of forgetfulness of his nature as God's servant. (iii) Man in fact is solely independent of maya and her connections. The only way to get rid of the present difficulty is the influence of pure bhakti imbibed from a true bhakta. Bhakti as a means, elevates the man upto the All-beautiful Krishna and again, as an end, maintains him with eternal Krishna-prem.

While located in the mayik world man must live peacefully with the object of cultivating the spirit. In his soceity he must lead a pure life. Avoid sins and do as much good as he can to his brother man. He must be himself humble, bearing difficulties of life with heroism, must not brag of any goodness or grandeur, he has, and must treat every one with respect due to him. Marriage with a view to peaceful and virtuous life and with a view to procreate servants of the Lord is a good institution for a Vaishnav. Spiritual cultivation is the main object of life. Do everything that helps it and abstain from doing anything which thwarts the

cultivation of the spirit. Have a strong faith that Krishna alone protects you and none else. Admit him as your only guardian. Do everything which you know that Krishna wishes you to do and never think that you do a thing independent of the Holy wish of Krishna. Do all that you do with humility. Always remember that you are a sojourner in this world and you must be prepared for your own home. Do your duties and cultivate bhakti as a means to obtain the great end of life, Krishna-priti. Employ your body, mind and spirit in the service of the Deity. In all your actions, worship your Great Lord.

Thus we have laid before our English-knowing readers a summary of Mahaprabhu's life and precepts. If it be necessary we shall try to supply more information treating these subjects in English in a short time.

Our gentle readers will now find that Chaitanya Mahaprabhu preached pure monotheism and chased out idolatory. We have shewn that he makes a nice distinction between *Srimurti* worship and idolatory. He tells us that idolatory is the worship of things and persons that

are not God himself. When the sanyasis of Benares addressed him as the God almighty, Mahaprabhu told them that it was the worst of sins to address a Jiva as God. And again he has several times denounced the worship of a form or immage other than the true immage of God (after which man was created). Its representative emblems are to be used in worship as offering the true immage of the Deity. God is one without a second. "There is none to vie with Him" is the moto of Mahaprabhu's religion.

It will also be seen that Mahaprabhu shewed in his character, and preached to the world, the purest morality as an accompaniment of spiritual improvement. Morality as a matter of course will grace the character of a bhakta. If it is not seen in the character of one who presents himself as a Krishna-bhakta, his sincerity may be doubted.

There are four classes of thoughts viz atheistic pantheistic, indifferent and theistic. Chaitanya's religion rejects the first three as innimical to religion. He preaches pure theism alone and advises men to avoid the three others.

He preaches that Varnasram-dharma including the institution of caste is simply a social institution introduced by the Rishis to do good to man in society. They should be allowed to decorate the Aryans as long as they do not oppose spiritual improvement. By sending Pradyumna Misra a rigid Brahmin to Ramananda Rai for spiritualisation, he has shewn that one who is aware of Krishna-tatwa may be a guru, be he a Shudra, Brahmin or Sanyasi.

He preaches equality of men in the enjoyment of the spiritual aggrandisement. He preaches universal fraternity amongst men and special brotherhood amongst Vaishnavs, who are according to him, the best pioneers of spiritual improvement. He preaches that human thought should never be allowed to be shackled with sectarian views. He tells us that a man should earn money in a right way and sincere dealings with others and their masters, but should not immorally gain it. When Gopinath Patnaik, one of the brothers of Ramananda Rai was being punished by the Raja for immoral gains, Chaitanya warned all

who attended upon him to be moral in their worldly dealings.

In his own early life he has taught the grihasthas to give all sorts of help to the needy and the helpless, and has shewn that it is necessary, for one who has power to do it, to help the education of the people, specially the Brahmins who are expected to study the higher subjects of human knowledge.

The religion preached by Mahaprabhu is universal and not exclusive. The most learned and the most ignorant are both entitled to embrace it. The learned people will accept it with a knowledge of sambandha-tatwa as explained in the categories. The ignorant have the same privilegeby simply uttering the name of the Deity and mixing in the company of pure Vaishnavs. The principle of kirtan invites, as the future church of the world, all classes of men without distinction of caste or clan to the highest cultivation of the spirit. This church it appears, will extend all over the world and take the place of all sectarian churches, which exclude out-siders from the precincts of the mosque, church or the temple.

Chaitanya as a teacher has taught man both by precepts and by his holy life. There is scarcely a spot in his life which may be made the subject of criticism. His sanyas, his severity to junior Haridas and such like other acts have been questioned as wrong by certain persons, but as far as we understand, we think, as all other independent men would think, that those men have been led by a hasty conclusion or party spirit.

Chaitanya was an undaunted hero in the execution of his resolutions. When he was told by some malicious Brahmins that the Emperor had been sending an army against him, he said he wished that the reigning prince should take cognizance of what he was doing. He was amiable to every body and stern in the discharge of his duty. Bramhananda Bharati, a religious brother of Keshab Bharati, his guru, appeared to him in a tiger's skin. He would not bow down to him until he gave up the skin-dress and wore a linen koupin and vahirvash. He said that the person before him was not the Bharati. How is it that his guru should put on an animal's skin? The sanyasis should not support the kill-

ing of beasts for the sake of their use. Bharati understood that Chaitanya did not like that and changed his cloth; and Chaitanya bowed down to him in shewing his respect to his guru's brother!

Chaitanya pressed on his desciples to enter into the spirit of the sastras without confining in the words themselves. Pandit Devananda did not understand the spirit of bhakti while reading the Bhagabat, but when he understood the spirit, Chaitanya embraced him and pardoned him for all that the Pandit had done before.

Chaitanya was a jolly being throughout his life. Though descended from the Eastern Bengal people, he joked with them while a young boy in such a manner that they became angry with him. While Ballava Bhatta (a pandit of great renown) brought an improved commentary of the Bhagabat to shew him and said that he would not submit to Swami (Sridhar Swami) the Lord said it was an unchaste woman who alone disregarded her swami (husband). This was a taunt which mortified the Pandit and dissuaded him from uttering disrespectful expression about Sridhar Swami, the commentator of the Bhagabat.

We leave it to our readers to decide how to deal with Mahaprabhu. The vaishnavas have accepted him as the great Lord Krishna himself. Some have considered him as a bhaktaavatar. It is at the request of some vaishnavas that we have composed the Smaran Mangal verses in the form of a prayer for daily recitation at the time of worship. Those who are not prepared to go with them, may accept Nimai pandit as a noble and Holy teacher. That is all we want our readers to believe. Readers! if you are inclined, after a study of these pages to identify Chaitanya with Krishna, we would beg you not to accept him as God incarnate, for we think that God need not be in a carnal coil like the fallen men. His supreme power can bring Him down to the nether world with all His glory and particularities without the assistance of the lower energy— Maya, who has created the material coil. If we believe otherwise we would commit the sin of lowering His spiritual Power.

We make no objetion if you do not believe his miracles as miracles alone never demonstrate Godhead. Demons like Ravan and others have also worked miracles which do not prove that they were Gods. It is unlimited *prem* and its overwhelming influence which could be seen in none but God himself.

Noble Readers! pardon us for intruding on you with these pages. As servants of Chaitanya, it was our duty to propagate His supreme teachings and in doing a duty we are entitled to pardon for any trouble we have given you. We are natives of Bengal and in couching our words in a foreign language we might have been liable to mistakes for which you will please forgive us.

In conclusion we beg to say that we should be glad to reply to any questions which our brethern would like to address us on these important subjects. We feel great interest in trying to help our friends to seek in the way to Spiritual Love.

## श्रीश्रीमद्वीराङ्गलीला-

ची यो नहीं राज जी वा कार व नहीं नहीं ।

इन्हार वहां जोते हम जानवार

# स्मरणमङ्गलस्तोवम्।

राच्चयस्ते जड़श्रश्वर फाला ने पूर्णिमायाम् गौड़े श्वाके मनुश्रतिमते सप्तवर्षाधिके यः। मायापुर्थां समजिन श्रची-गर्भसिन्धी प्रदोषे तं चिच्छित्ति-प्रकटित-तनुं मित्रसूनुं स्नरामि॥१॥

खल तिखन् भारते धर्मानुरागिनामस्यतामधर्मपरायामाधिकाध निरीत्त्य परमदयानीर्भगवती निजमुखनिर्गलितस्य "परिवाणाय साधूनां विनाशाय च दुक्तृतां। धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युग" इति वादस्य सस्यतासमाधानार्थमवतरयप्रयोजनमभूत्। तत्त्रासी भगवान् महाप्रमुनामधेयी भागीरयीकुलस्यतया पुष्पभूमे वर्धयसृत्यादिशास्त्रसन्तिल्वः वाखितिधयां सुधियामास्यदतया च भारतस्त्रसामभूतस्य श्रीनवदीपनामकानगरस्थानवर्त्तिमायापुरीसमास्थपद्धाां श्रीजगन्नायमित्रभवने फाल्युन-पूर्णिमायामाविरासीत्। तत भवता कविना भिन्नविनीदेन च तन्नीला-स्वर्णकान्त्रस्थानवर्तिमायापुरीसमास्थपद्धाः श्रीजगन्नायमित्रभवने फाल्युन-पूर्णिमायामाविरासीत्। तत भवता कविना भिन्नविनीदेन च तन्नीला-स्वर्णकान्त्रस्थानवर्तिमायापुरीसमास्थपद्धाः श्रीजगन्नायमित्रभवने प्रास्त्रम्यस्थिते राष्ट्रस्य इति। फाल्युने फाल्युनमासे, पूर्णि-मायां जङ्ग्रस्थरे राष्ट्रया यस्ते (भाने सप्तमी), गौड् गौड्देशे, सप्रमि-वर्षेरिकि मनुश्रतमिते चतुर्दश्रस्तपरिमाचे मिलित्वा सप्ताधिकचतुर्दश्र-स्वाद्धः। प्रदीवे रजनीमुखे मायापुर्यां नवदीपान्तर्गत तदास्त्रपद्धाः

विश्वभार प्रभु हरि द्विज गौरचन्द्र निम्बेश नामनिचयः क्रमतो बभूव। यस्यार्थखण्ड-मुकुटोपम गौड़राष्ट्रे गौरं सारामि सततं कलिपावनं तम्॥ २॥

श्रचाः श्रीजगन्नाथिमश्रपव्या गर्भ एव सिन्धुः ससुद्रस्तिकान् यः श्रीगौराकः समजिन प्रादुर्वभूव तं चिच्छत्या प्रकटिता तनुः श्रीरं येन स तं (ब्रह्मणी निरुपाधिकतयां खशक्तिवशीकर्णनैव लीकेऽवतरणादिति भाव:) मिश्र-म्तुं श्रीजगद्माथिमिश्रतनयं श्रीगौराङ्गिसित्यर्थः। खरामि चिन्तयामि। श्रीके श्रिम् श्रचीगर्भस सिन्धलारीपणात् यत्पादीपस्थाय श्रीगीराङ्ग चन्द्रवारीपणतात्पर्यमायातं तेन च चिन्ययतमीनाश्रक श्रीगौराङ्गचन्द्रस श्चीगर्भसिन्धावुदयात् जङ्शश्चरस्य राष्ट्रयस्तवेऽपि न काचित् चतिरिति कवेराग्रयः। अव च पर्वकाले तु सम्माप्ते चन्द्राकौ काद्यिष्यसि। भूमि-कायागतयन्त्रं चन्द्रगीऽकं कदाचनिति विशाधमात्तिरवचनेन, राष्ट्रः कुभा-मञ्चलगः ग्रमाङं भ्रमाङ्गग्रकादयतीनविन्वं। तमीमयः श्रमुवरप्रदानात् सर्वागमानामविष्डमेतत् द्रति सिडान्तिश्ररीमणिवचनेन च "राहुर्वेष्ट्सी भूता चन्द्रमसं यसति, इसी वै भूता खर्भानुरंग्रिभरादित्य' तमसा पिद्धा-तीति सूर्याचन्द्रमसीरपरागप्रतिपादकश्रुतिप्रामाखीपपत्तये राहीसदानी तत्त्रकृततया तद्घटना सम्पादकत्वकत्पनात् राष्ट्रकत् कचन्द्रगासकथनेन न किश्वहोषावसरः द्रति। श्लोकेऽस्मिन् मन्दाकान्ता वृत्तं "मन्दाकान्ताऽस्व धि-रसनगैमींभनी ती ग युग्म'" इति तल्लचणात्॥ १॥

वित्रकार इति । वार्थावण वार्थावर्त्तस्य मुकुटोपमं शिरीललामसदृशं वत् गौज्राष्ट्रं तिकान् यस त्रीगौराष्ट्रचन्द्रस्य वित्रकारः वित्रकारिताः प्रमु-र्मणामः चरिगौरहरिः दिली दिलमणिः गौरचन्द्रः तथा निस्ते श्रः महीकुर्वन् निजस्खनरी राधिकाभावकान्तिम् मित्रावासे सुबलितवपु गौरवर्षो हरि येः। पत्नीस्त्रीणां सुखमभिद्धत् खेलयामास वास्त्रेः वन्देऽहं तं कनकवपुषं प्राङ्गणे रिज्ञमाणम्॥ ३॥ सर्पाकृतिं स्वाङ्गनगं द्यानन्तम् कत्वासनं यस्तरसीपविष्टः। तत्याज तञ्चात्मजनानुरोधात् विष्वमारं तं प्रणमामि नित्यम्॥ ४॥

(निमाद दित भाषा) निम्बहचसिवधी जातलादिति भावः। एतेषां नामां निचयः समूद्रः क्रमती वभूव। तं कलिपावनं गौरं सततं खरानि। वसन्ततिलकं हत्तम्॥१॥

यद्गी कुर्विति । निजस सुखकरों यानस्जनिकां राधिकाया भावेन सह कान्तिं ग्रीभां यद्गी कुर्वन् ग्रह्मन् । सुखितवपुः सौम्यवियदः । गौरवर्षी यो हरिः नित्रावासे त्रीजगन्नायनित्रभवने पन्नीस्त्रीयां प्रतिवासिनीनां सुखं यभिद्यत् ससुत्पादयन् वाखे ग्रेग्नवे खिल्यामास क्रीड़ायकार, तं कनकवपुषं सुवर्णमूर्तिं प्राक्तये रिक्षमाणं क्रीड़न्तं गौरचन्द्रं यहं वन्दे प्रभिवादये । राधिका भावकान्तिनित्वयं समासवाक्षे सहग्रन्दस्त्र प्रयक् साहित्यनीयात् भावयं कान्तिय द्रव्यदं प्रन्तया दन्तमासे कृते दिवचनानुपपत्तिः स्थात् खिल्या-मासित पदं खेलायकारित्वर्थः कृत्यर्थं कि कर्यात् सिदं । यन मन्दाकान्ता वर्षं ॥ ३ ॥

सर्पाक्रविमिति। यः श्रीगौराङ्गः खाङ्गनगं निजपाङ्गचीपिख्यतं सर्पा-कृतिं चननं चासनं कृत्वा तरसा बखेनेत्यर्थः स्पृतिष्टः, एवस सास्त्रजना- बाखे शृखन् वदहरिमिति क्रन्दनाद्यिविष्ठत्त स्तस्मात् सीणां सकलसमये नामगानं तदासीत्। मात्रे ज्ञानं विश्वदमवदन्मृत्तिकाभच्चे यः वन्दे गौरं कलिमलहरं नाम-गानाश्रयं तम्॥ ५॥ पोगण्डादी द्विजगणग्रहे चापलं यो वितन्वन् विद्यारम्भे शिश्रपरिष्ठती जाक्रवीस्नानकाले।

BIRITETHER TER BIBBB

नाच चनुरीधात् तच चननं तत्वाज तं विश्वभरं नित्यं सर्वदा प्रस्मानि। श्रीकेऽस्मिन् इन्द्रवजावनं तत्वचर्णं यथा स्मादिन्द्रवचा यदि ती जगी गः॥॥॥

वाख इति । यः श्रीगौराङः वाल्ये श्रेश्वे हिरं वद इति श्र्ख्यक् कन्दनात् निव्नः निवित्तं प्राप तस्माद्वेतीः तदा तिकान् समये स्त्रीकां श्रीनौराङक्कन्दनशान्तिकारिणीनां प्रतिवासिनीनां सक्तसमये नामनानं भासीत्। तथा यः स्वित्ताभच्यो श्रेश्वे कदाचित् स्वित्तकाभच्यकालं मावे नन्ये विश्वदं निर्मलं ज्ञानं भवदत् कथ्यामास । वाल्ये कदाचिन्यृदभच्यक्यरं गौरचन्द्रं निरीत्य श्रची प्राह स्म, हा कथं मिष्टाद्वादिकमिति हिहायस्दन्मश्रासि ? तदाकर्ष्यं भगवानुवाच, मातः मिष्टाद्वादिकमिति हिहायस्दन्मश्रासि ? तदाकर्ष्यं भगवानुवाच, मातः मिष्टाद्वादिकमिप यती स्वित्वाविकार एव सुतरां स्वद्यने को नाम दोष इति जननीं प्रति ज्ञानयोगकथा वभूवेति भावः। तं कलिर्मलं पापं हरतीति यस्तं "कलिद्रीष निधे राज्ञविक्षां महान् गृषः। कौर्मनादेव क्रष्यसं सुक्तवन्यः परं व्रजेत्।" इति शास्त्रशासनवसात् कली हरिनामसङ्गीर्मनस्य प्रावर्ष्यं तत्सङ्गीर्मनीप-देशक्तया च लोकपावनतात्तस्य किमलहरत्वमिति भावः। नामयाना-त्रयं हरिनामसङ्गीर्मनपरं गौरं वन्दे भिनवादये। मात्रे इत्यव भवददिति कियायोगात् चतुर्थीं। मन्दाकान्ता वन्तं ॥ ५ ॥

### वारिक्रेपेडिज्ञुलपतीन् वालयामास सर्वान् तंगीराङ्गं परमचपलं कीतुकीयं स्नरासि॥ ६॥ तीर्थभामिडिज्ञुलमणभेचयन् पक्षमनम् पश्चात्तं यो विपुलक्षपया ज्ञापयामास तत्त्वम्।

पीगण्डादाविति। पीगण्डं पश्चमवर्षाद्यमवर्षाविधः कालः तथाच श्रीधरखामी कीमारं पश्चमान्दानं पीगण्डं दशमाविधि। केशारमापञ्चदशाद यौवनन्तु ततः परमिति। तत् श्रादिर्यस्य तिष्णम् कौमारात् परमित्यर्थः। यः श्रीमहाप्रभुः दिनगणस्य ब्राह्मणगणस्य यदे चापनं नानाविध चपनतां वितन्त्वन् कुर्व्वन् विद्यारम्थे विश्वोः सुदर्शनस्य सर्विधे च विद्यारम्थे सति श्रिष्ठिमः सहाध्यायिभिः परिवृतः सन् जाक्रवीस्नानकाने गङ्गास्नानसमये वारिचेपैगेङ्गाजनीत्चेपैः दिजकुनपतीन् श्रेष्ठब्राह्मणान् चानयामास जन-प्रचेपैसीबां क्रीधमुत्पादयामासिति भावः। तं परमचपनं श्रतचञ्चनं कौतुकीशं गौराङ्गं स्नरामि। मन्दाक्रान्ना वृत्तं॥ ६॥

तीर्थेति। तीर्थं समतीति तीर्थसामी स चासी दिजकुलमणिर्विप्रश्रेष्ठसस्य (सन्बन्धे ६ष्ठी) पक्षं अत्रं भच्यम् पश्चात् यः श्रीगीराष्ट्रः विप्रलस्वप्या अतिकरूणया तं दिजकुलमणि तत्तं निजस्कृपं ज्ञापयामास।
कदाचित् कश्चित् ब्राह्मणसीर्थं परिसमन् जगन्नायमित्रभवनसुपागती राती
कतान्नपाकसदान्नं भगवते निवदयामास। श्रीगीराष्ट्रस्य प्रसन्नः सन् सम्मे
निवदितमनं तत् भच्यामास। एवं वारदयान् परं भगवान् गीरचन्द्रसम्मे
सक्षं बीधयामासित्यर्थः। एवं यः स्वन्धारीही सन् चौरयीरिति श्रेषः
स्वानों कतवानां बहुतया अनेकत्या चौरौ मीह्यामास सुग्धौ चकार
द्रस्यर्थः। कदाचिदाभरखहरणाय समुपागती चौरौ निरौद्य माययातयोभिष्टान्नादिवं भुक्का स्वन्धमारुह्य च पुनरपि स्वभवनदारमाजगामित भावः।

खन्धारीही च्छलवडुतया मीहयामास चीरी वन्देऽहं तं सजनसुखदं दण्डदं दुर्जनानाम् ॥ ०॥ त्राबद्ध पृष्ठं शिवभक्तभिचीः संकीर्च्य कद्रस्य गुणानुवादम्। रेमे महानन्दमयो य द्रेश

स्तं भक्तभक्तं प्रणमामि गौरम्॥ ८॥
लच्मीदेव्याः प्रणयविह्नितं मिष्टमद्गं ग्रहीत्वा
तस्यै प्रादात् वरमतिग्रभं चित्तसन्तोषणं यः।
मस्यासिक्रैनिजपरिजनान् तोषयामास यस्य
तं गौराष्ट्रं परमरसिकं चित्तचौरं स्नरामि॥ ८॥

तं सुजनानां सुखदं तथा दुर्जनानां दखदं दख्विधायिनं श्रीगौराक्षमहं बन्दे। पूर्ववद्वत्तं॥ ७॥

षावद्यति। य देश: त्रीगौराष्ट्रः भिवभक्तस्य भिची: यष्ठं पावद्य बद्रस्य महादेवस्य गुणानुवादं संकीच्यं भिवगुणगानं क्रवेत्वयः महानन्दमयः सन् रिम तं भक्तभक्तं भक्तप्रियं गौरं प्रथमामि। द्रन्दवज्ञावतं स्थादिन्द्र-वज्ञा यदि तौ जगौ ग दति खचणात्॥ ८॥

लक्षीदेव्या इति। यः श्रीगौराङः लक्षीदेव्याः प्रथयेष विहितं प्रदत्तं भिष्टमत्रं ग्रहीला तस्य लक्षीदेव्ये चित्तं मनः सनीषयित वत् तत् चित्रप्रं वरं प्रादात् ददौ (प्रपूर्वक दाधातीर्लङ्) तथा यश्च मस्याः चिक्रैः निज-परिजनान् पित्रादीन् तीषयामास । चनायं भावः । श्रीगौराङः गङ्गासानार्षं-मागतास वालिकास लक्षीदेव्याः गङ्गापूजीपकरचित्रष्टातः सपरिहासं ग्रह्मन् समवरप्रदानेन तां सन्तीषयामास । एवं गङ्गातीर श्रीगौरचन्द्रस्य

उच्छिष्टभाखेषु वसन् वराष्ट्रः

माते ददी ज्ञानमनुत्तमं यः।

ग्रद्दौतवीधीपधिकौ रूपास्यं

तं गीरचन्द्रं प्रणमामि नित्यम्॥ १०॥

दद्दौ तु मातुः कदनं खलोष्टैः

तस्य ददौ दे सितनारिकेली।

वात्सस्यभक्त्या सहसा शिशु र्यः

तं मात्रभक्तं प्रणमामि नित्यम्॥ ११॥

दौरात्मग्रातिश्रयं विद्यापिती जगन्नायिन्यः कुपितः सन् यदा प्रहारेच्छया भनुसम्बातुं विद्यातिद्या पाठशाखातः प्रत्यागच्छनं ससीचित्रादियुक्तं स्वतनयमवलीकः सातिश्रयं सन्तृष्टी विच्यितयं वभूवेति । तं परमरिक्तं चित्रचौरं मनीहरंगीराङ्गं खरामि । सन्दान्नानावनं ॥ ८॥

उच्छिष्टि ति। वरं श्रेष्ठं खीकातिगत्वादिति भावः चङ्गः श्रीरं यस्य सः
यः प्रभुः उच्छिष्टभाष्डे षु उच्छिष्टपात्रविशेषेसु वसम् उपविश्वन् माते
निवारिकाये श्रचीदेव्ये चहै तवीच्या चहै तमार्गस्य पथिकैः उपासकैः
चहै तवादिमतावलिक्सिरित्यर्थः। उपास्यं याद्यं चतप्य मास्ति उत्तमं
यस्तात् तत् भनुत्तमं चत्युत्कष्टं ज्ञानं ददौ। जगित उच्छिष्टानुच्छिष्टलमेदजानं व कर्त्तव्यं द्रित सर्वपदार्थस्य साम्यं प्रतिपादयामासिति भावः। तं
गौरचन्द्रं नित्यं प्रथमामि। दन्द्रवज्ञावनं॥ १०॥

हद्देति। यः प्रभुः श्रिशः श्रेशवावस्थायामित्यर्थः। खलीष्टैः इतिभः भातुः श्रचीदेव्याः कदनं दुःखं हद्दा विलीका वात्सस्त्रमेव भिक्तः तया वत्सल-तयित भावः। सहसा दे सितनारिकेले ग्रभवर्षनारिकेलफलद्दयं द्रत्यर्थः सत्रासार्थं गतवित ग्रहादग्रजे विश्वकृपे
मिष्टालापे व्यवितजनमं तोषयामास तूर्णम्।
मातुः शोकं पितिर विगते सान्वयामास यस
तं गीराष्ट्रं परमसुखदं मादभक्तं स्मरामि॥ १२॥
प्रेतचेत्रे दिजपरिवृतः सर्व्यदेवप्रणम्यः
मन्त्रं लेभे निजगुरुपरी वक्कतो यो दशार्णम्।
गौड़ं लब्धा स्वमतिविक्कतिच्छ्यानोवाच तत्त्वम्
तं गीराष्ट्रं नवरसपरं भक्तमृत्तिं स्मरामि॥ १३॥

तस्य मात्रे ददी। कदाचित्राहाप्रभुमीत्रा सह नानावितर्कं कुर्वन् लीप्टेन तामाजघान, तत्र खप्रहारेणैन मातरं पीड़ितां हृद्दा तत्मनीषीत्पादनार्थं ग्रमनारिक्रेलहयमानीय तस्य समर्पयामासित भाव:। तं मात्रभक्तं गौरं नित्यं प्रसमानि। पूर्ववहत्तं॥११॥

सन्नासार्थमिति। अग्रजी ज्येष्ठसाति विश्व हिप सन्नासार्थं ग्रहात् गतवित सित । यः प्रभुः मिष्टालापैर्मधुरवचनैः तूर्णं श्रीन्नं व्यथितजनकं दुःखितपितरं तीषयामास । एवं पितिर श्रीजगन्नाथिमित्रे विगते अप्रकटे मातुः श्रीकं च सान्वयामास । तं परमसुखदं माट्रमक्तं गौराङ्कं खरासि । सन्दान्नानावृत्तं ॥ १२॥

प्रतिति। सर्वोषां देवानां प्रवास्यः यः प्रसुः प्रेतचित्रे गयायां हिनैः सिक्कातैः परिवृतः विष्टितः सन् निजगुरु पुरीवक्षतः ईश्वरपुरीनाम निजगुरु सुखादित्यर्थः। दशार्षे दशाचरं मन्तं लेभे जगाह। भगवान् श्रीगौराङः पिढशाहार्थं गयाचेवं गला तच श्री ईश्वरपुरी सिविधेदशाचरमन्तेष दीचिती- अमृहिति भावः॥ १३॥

विष्रपादोदकं पीत्वा यी बभूव गतामयः।
वर्षात्रमाचारपालं तं स्नरामि महाप्रभुम् ॥ १४ ॥
लक्षीदेवीं प्रव्यविधिना वक्षमाचार्थकन्यामङ्गोकुर्व्व न् ग्रहमख्यरः पूर्व्व देशं जगाम ।
विद्यालापैर्वेड्डधनमहो प्राप यः शास्त्रहत्ति
स्तं गौराङ्गं ग्रहपतिवरं धर्ममूर्त्तिं स्नरामि ॥ १५ ॥

विप्रेति। यः प्रभः विप्रस ब्राह्मणस्य पादीदकं पीर्द्धसृष्टं जलं पीर्त्वां गतामयः विगतं ज्वरी वंभूव। गर्यार्गमनकाले ज्वरच्याजिन ब्राह्मणपादीदकं प्रपाविति भावः। जतप्य वर्षात्रमस्य जाचारं पालयतीति यः तं स्वरं भगवत्त्वया निरामयस्यापि तस्य मानुषेऽवतरणेदिस्रितिरचणादिति भावः। तं सहाप्रभुं स्वरामि॥ १४॥

विवाहिति विनेत्य थें: । मङ्गीकुर्वन् उदहन् । यहं पत्नी । तथाच भद्नभाषे स्नृतिः न यहं यहिनित्याहुर्ये हिणी यहसुच्यते । तयाहि सहितः सर्व्यान् पुरुषार्थान् समन्नुत इति । तथा सह ये मखाः पञ्चमहायज्ञा इत्वर्थः तत्यरः सन् पूर्वदेशं जगान । तत्र शास्त्रहत्तिः सन् विद्याखापैः वहुषनं मतएव मही भाष्य्य हिष्टिस्त्रव्यन्तकारी भगवानि स्वयं विद्यानीर्थं प्रदर्श्व धनसुपार्जयामासित विचित्रमितदित्यर्थः । तं यहपतिवरं यहस्त्रश्विष्टः । वं यहपतिवरं यहस्त्रश्विष्टः । धर्ममृत्तिं गीराङ्गं स्वरामि । पञ्चमहायज्ञास्तु, षध्यापनं, हीनः, षतिविक्तारः, तर्पसं, विदः । बद्याच पाठी हीमद्यातिथीनां सपर्यातपंसं विदः । एते पञ्चमहायज्ञा बद्धायज्ञाहि नामकाः इत्यमरः । इन्होनपरिण्डिमपि पञ्चापनं बद्धायज्ञः पित्रयज्ञस्तु तर्पसं । होमी देवी विद्यानीति वृयज्ञीऽतिधि-पूजनिनित । मन्दाक्षानाहणं ॥ १५ ॥

वाराणस्वां सजनतपनं संगमस्य स्वदेशम् । लब्धा बच्चीविरहवशतः शोकतप्तां प्रमृतिम् । तत्त्वालापेः सखदवचनेः सान्वयामास यो वे तं गौराष्ट्रं विरतिसखदं शान्तमू त्तिं स्मरामि ॥ १६ ॥ मातुर्वाक्यात् परिणयविधी प्राप्यविश्वपियां यः गङ्गातीरे परिकरजनैदिंग्जितो दर्पश्वारी ।

विकेशित। यः प्रसः विषया माञ्चाचय पादीहर्भ पाद्रशराण्यलं पीवरा

तं तपनिमयनामकभक्तजनित्वर्थः। वाराणस्यां यौकाशीधावि ( प्रधिकरणविवचया सप्तमी) सङ्गस्य प्रापय खदेशं यौनवहीपधामलया प्रागत्य।
लच्नाः खपवाः यो विरदः निजविरहर्ःखमसहमानाया लच्नाः वेकुष्ठप्राप्तिजनितवियीगसस्य वशात् ( पश्चमासस् ) शोकतप्तां शोकातुरां प्रसृतिः
श्रीश्रचौदेवौं तत्त्वालापः कस्य के पतिपुत्राद्या मीह एव हि केवलं इत्यादिवाक्यः। एवं सुखदवचनैः यथा मातुर्मनित्य सुखमुइवित तादृश्रवचनीपन्यासैः
सान्वयामासः। कर्षणानन्तरं चितावुप्तवीजस्य फलजनकत्वमिव जगत्स्वहपवीधनानन्तरमानन्दनवचनजातीपन्यासैरानन्दजनकत्वे नातीवमीहनपाद्यमाविकृतं श्रीश्रचीनन्दनस्रिति रहस्यं। भक्त सपनित्रस्तु श्रीमन्यहाप्रभुखात्
साध्यसाधनतत्त्वमनग्रत्य प्रभुनैवसाङ नवहोपधामसमागमाभिलाषं प्रकाशयानासः। प्रभुख तं वाराणस्यां प्रेरितवान् सर्व खदेशसुपागमदिति प्रथमपादस्य
सरलायः। तं विरितसुखदं वैराग्यसुखप्रदं श्रान्तमूर्त्तं प्रसन्नतन् गौराङ्गं खरामि। इत्तं पूर्ववत्॥१६॥

मातुरिति। यः विद्यानकुतस्य पण्डितगणस्य मणिः भूषणस्य प्रशिवाद्यः श्रीनवदीपचन्दः श्रीगौराङ्गः, मातुः भ्रचीदेखाः वाकात् चनुरीधवचनात्

#### रेमे विद्यज्ञनकुलमणिः श्रीनवद्यीपचन्द्रः वन्देऽचं तं सकलविषये सिंचमध्यापकानाम्॥ १७॥

परिणयविधी विवाहविधी (विषये सप्तमी) विषाप्रियां श्रीसनातनिमश्रस्य क्रां प्राप्य खीक्रत्य, खवायमात्रयः। षड्येयपूर्णस्य श्रीमन्प्रहाप्रभी रायमधर्माधर्माद्यभिज्ञस्यापि त्रायमान्तरयहणात् पूर्वे विवाहविषये यत्-माखवाकां हेतुले नीपन्यस्तं त्त्प्रतीयमाणीत्रे चया समाधेयं। तथाच मातु-र्वाकात् द्रत्यस्य मातुर्वाकादिवेति प्रतीयमाणीत्रे चा, भवेत् समावनीत्रे चा प्रक्रतस्य परात्मना। वाचाप्रतीयमाणा सा प्रथमं दिविधा मता॥ वाचेवादि-प्रयोगे खादप्रयोगे परापुनरित्यादिलच्यात्। अन्यया भगवतसस्य "अना-यमी न तिष्ठे तु स्वामेकमपि दिजः। श्रायमेख विना तिष्ठन् प्रायश्वितीयते-त्वसाविति, "व्रतेषु लीपकीयय बायमाहिच्युतय यः। सन्दंश यातनामध्ये पततसानुभावपीत्यादिदचिवणुपुराणादिश्रासनशास्त्रानभिज्ञत्वमापद्यते, न च विग्रहवत्तयावतीर्णस्य तस्य लोकसाधारखादेव तवेष्टापत्तः, परवेव तस्य दिग्विजयिपण्डितगर्व्यखर्वकारित्वदर्शनात्। प्रतीयमाणीत्प्रेचया च सर्व्वार्धाभित्रस्थापि तस्य लोके मात्वाक्यसानुह्वङ्गनीयत्वदर्भकतयाऽतीव मात्रभक्तत्वमाविक्तं न तु मात्रवाक्यमेव पर्मार्थती इतुरिति भावः। अथवा धर्मप्रचारार्धमेवावतीर्णस्य भगवतः सन्तानीत्पादनप्रयोजनाभावादपि यत् विवाहिविधिना बद्रस्त मात्वाकामेव हेतुरिति साध्रेव मात्वाकास हेतु-लोपनासः। अथवा खयमीश्वरस्य खवाक्य शुत्यादिशासनविहिभू तत्या खीके यत्कि चित्तत्कर्मा वयं प्रश्नामसत्सर्वमेव भगवज्ञीलया भवितुमई त्येव। अतसदुहाहिवधी मात्रवाकास्य परमार्थती हेतुले ऽपि न तव कस्याप्यस्ति कटाचपातचमतेत्येष यच खरसवीजं श्रस्ति तत्सुधीभिविभाव्यमित्यसं पञ्जवितेन। गङ्गातीरे परिकरननैरनुगामिश्रिष्यै: (गम्यमान सद्दार्थे विद्याबिखासैर्नवखण्डमध्य
सर्वान् द्विजान् यो विरराज जिला।
सर्वान् द्विजान् यो विरराज जिला।
स्मानां नेयायिक-तान्त्रिकां स
तं जानक्षं प्रणमामि गीरम्॥ १८॥
भक्त्यालापैनिरविध नदाई तमुख्या महान्तः
प्राप्ता यस्यात्र्यमतिश्रयं क्रीन्तं नाद्यैर्मुरारः।
नित्यानन्दोदयसमयतो यो चभूवैश्रचेष्टः
वन्दे गौरं नयनसुखदं दक्षिणं षड्सुजं तम्॥ १८॥

द्त्रीया) द्रिशे नितवान् दिग्जित् (जिधाती: किप्) तस्य काम्सीर्-देशीयकेश्वनामधेय पविड्तस्य दर्पड़ारी सन् रेमे। तं सकलविषये बध्या-प्कानां (निर्दारे षष्ठी) सिंहं श्रेष्ठ (सिंड्शार्ट्लनागाद्या: प्रंसि श्रेष्ठार्थ-गोजरा दत्वमर;) बहं वन्दे। इत्तं पूर्ववत्॥ १७॥

विद्रोत । नवानि नवसंख्यकानि ख्रष्डानि च'ग्रविशेषा यह स नव-ख्रष्ठ: नवदीप इत्युर्थ: । तस्य मध्ये यः त्रीगीराङः विद्याविलासेः न्यायादि-निख्लिशास्त्रज्ञानप्रभाभिः नैयायिकाश्च तालिकाश्च ते तान् (विशेषणाश्चां कर्मधारय समासः) तथा स्मानांश्च सर्व्वान् विज्ञान् जिला विरराज ग्रम्भे । तं ज्ञानक्षं चिन्त्रयं गीरं प्रणमामि । इन्द्रवज्ञावन्तं ॥ १८॥

भक्कालापैदिति। तदा अबैतमुख्याः अबैतम्भत्यः महानः सुरारः श्रीक्रणस्य निर्विध सततं श्रितम्यं श्रयनः कीर्ज्ञनाद्यः सश्चीनंवप्रश्वतिभः भक्कालापः भक्तिकशापसद्यः यस श्रीगीराङ्गचन्द्रसः भाग्यं प्राताः (कर्ज्ञदि तः) यः श्रीगीराङः नित्यानन्द्रस्य स्ट्रयसम्यतः भागमनकाले (सप्तस्या-श्रास् यः कोलक्ष्पष्टगन्ते सम्भीयमूर्ति ग्रीते क्षपाच्च महतीं सहसा चकार। तं व्यासपूजनविधी बलदेवभावात् माध्वीकयाचनपरं परमं स्मरामि॥२०॥ श्रद्धैतचन्द्रविभुना सगणेन भक्त्या नित्यच्च क्षण्यमनुना परिपूजितो यः। श्रीवासमन्दिरनिधिं परिपूर्णतत्त्वम् तं श्रीधरादिमहतां ग्ररणं स्मरामि॥२१॥

निवप्रीतिप्रदं (प्रभान्तमूर्तित्वादिति भावः) दिच्यां सरलान्तः करणं षड्-भुजं गीरं वन्दे। अद्वैतप्रभृतयी भक्ता भिक्तपूर्व्वकसङ्गीर्तनादिना यं प्रापुः। अद्य नित्यानन्दे समागते यः ऐभ्रचेष्टादिकं दर्भयामास द्रति सरलार्थः। मन्दाक्रान्तावृत्तम्॥ १८॥

य द्रति। रमणीयमूर्त्तः सौम्यविग्रही यः श्रीगौराङः कीलक्पधक् वराहमूर्त्तिधरः सन् श्रही श्राश्यायाँ गृप्ते सुरारिगृप्ते सहसा महतौं क्रपां चकार। व्यासपूजनविधी व्यासपूजनानुष्ठाने बलदेवभावात् बलदेवभावमव-लब्दा माध्वीकस्य मधुनी मदास्येति यावत् याचनपरं याच्जापरतन्त्रं तं परमं परमतत्त्वस्वरूपं श्रीगौराङ्कं स्वरामि। वसन्ततिलकं वृत्तं क्रेयं वसन्त-तिलकं तभजा जगौ गः द्रति लच्चणात्॥ २०॥

यदं तिति। सगर्यन सपरिकरेण यदं तचन्द्र एव विभुः तेन भक्ता नित्यं यदरहः क्रणमनुना क्रणमन्त्रेण यः परिपूजितः समर्चितः। तं श्रीवा-सस्य तन्नानी भक्तस्य यन्त्रान्दिरं तस्य निधि परिपूर्णतस्यं पूर्णस्वरूपं श्रीध-रादिमहतां श्रीधरप्रश्वतिमहाजनानां श्ररणं यात्रयं श्रीगौराङ्गं स्नरामि। इसं पूर्ववत् ॥ ११॥ त्रीवासपाल्यं यवनं विशोध्य
चक्रो सुभक्तं खगुणं प्रदर्शः ।
प्रेन्ना सुमत्तं विषयादिरक्तम्
यखां प्रभुं गौरविधुं स्नरामि ॥ २२ ॥
त्रीरामकपधगद्दो भिषजो मुरारेः
त्रुत्वा स्तवं रघुपतेर्मुदमाप यो वै ।
चक्रो सुसङ्गरहितं क्षपया मुकुन्दम्
तं श्रुद्धभक्तिरसदातिवरं स्नरामि ॥ २३ ॥
त्राज्ञापयच्च भगवानवधृतदासी
नामानि गोकुलपते नगरेषु दातुम् ।

त्रीवासित। यः श्रीमहाप्रभुः स्वगुणं निजगुणं प्रदर्श्य श्रीवासस्य पाछां प्रतिपालनीयं यवनं स्नेच्छं विश्रीध्य पवित्रीक्तत्य प्रेसा भगवत्प्रेसा सुमत्तं एवं विषयात् जगत् प्रपञ्चात् विरक्तं सुभक्तं भक्तकुलश्रेष्ठं चक्रे श्रार्थधर्माविरीधिनमपि यवनं करूणया भगवत् प्रेमदानेनीन्प्रादयामासित भावः। तं प्रभुंगौरविधं गौरचन्द्रं स्वरामि। इन्द्रवज्ञा वृत्तं॥ २२॥

रामिति। यः श्रीगौराङ्गः रामखद्रपध्रक् श्रीरामचन्द्रद्रपधारी सन् भिषजः वैद्यस्य सुरारेः सुरारिगृप्तस्थेत्यर्थः (कर्त्तरि ६ष्ठी) रष्ठपतेः श्रीराम-चन्द्रस्य स्तवं श्रुत्वा सुदं हषं श्राप। श्रपिच क्रपया सुकुन्दं कुसङ्गरिहतं चक्रे तं ग्रडं निर्मालं भिक्तरसं ददातीति यः स चासी श्रतिवरस्रेति तं गौराङ्गमिति श्रषः सारामि। वसन्ततिलकं वृत्तं॥ २३॥

याज्ञापयदिति। यो भगवान् नगरेषु सर्वत्र परावराय साधारणाये-त्यर्थः जीवनिचयाय प्राणिसमूहाय गीकुलपतेः श्रीकृणस्य नामानि दातुं सर्व्व त्रजीविनचयेषु परावरेषु

यसं सारामि पुरुषं करुणावतारम्॥ २४॥

योऽद्वे तसद्मविचलन् सह चायजेन

सम्यासधर्मारहितं ध्वजिनं सुरापम्।

तस्वं विग्रुदमवदत् लिलताख्यपुर्य्याम्

तं ग्रुद्दमतिनिलयं ग्रिवदं सारामि॥ २५॥

ग्रुद्दं त्वाद्यठतात्रितदेशिकस्य

पृष्ठं व्यताङ्यदहो सहसा हरि यः।

प्रेम्नापि भित्नप्यगञ्च चकार तं तं

मायाहरं सुविमलं सततं सारामि॥ २६॥

अवधूतदासी नित्यानन्दहरिदासी आज्ञापयत् तं करुषया कृपया अवतारी यस स तं जीवीदाराय समवतीर्षमित्यर्थः पुरुषं स्वरामि । वत्तं पूर्ववत् ॥२४॥

य इति। यः त्रीगौराङ्गः अग्रजेन अग्रजातेन नित्यानन्देनित्यर्थः अहैतस्य तद्वास्त्री भक्तस्य सद्य भवनं श्रान्तिपुरिमिति यावत् विचलन् गच्छन्
लिलताख्यपुर्थ्यां लिलतपुरनामकनगरे ध्वजिनं धर्माध्वजिनं सत्र्यासधर्मारहितं
सुरापं मद्यपायिनं कमिप सत्र्यासिनं विग्रह्वं तत्त्वं अवदत् उपदिदेशः। तं
ग्रह्मितिलायं विग्रह्वभित्तरसात्रयं शिवदं कळ्ळाचप्रदं त्रीगौराङ्कं स्वरामि।
वत्तं पूर्व्ववत्॥ २५॥

यसे तित। यः इरि: श्रीगीराङः सहसा इठात् यहैती वादी वाकां यस सः यहैतवादः यहैतवादीत्यर्थः यठतां कपटतां याश्रितः यठताश्रितः (द्या काश्रिताद्येः सः द्रित दितीयासमासः) यहैतवादय यठताश्रितयासी दिश्रिकय द्रित तस्य, यहैतवादिनीऽदैताचार्यसेत्यर्थे पृष्ठं पृष्ठदेशं

त्रीक्ष्पधृग्भजनसागरमग्नस्थो

यश्चन्द्रशेखरग्रहे प्रददी खदुग्धम् ।

खां दर्भयन् विजयसुद्धरित सा भूतिम्

तं सर्व्व शक्तिविभवात्रयणं सारामि ॥ २०॥

निद्रात्थागः स्वपनमश्चनं गोहुमादी विद्वारो

यामे यामे विचरणम्हो कीर्त्तनञ्चात्यनिद्रा ।

यामे यामे क्रमनियमतो यस्थभक्तं बभूवु

स्तं गौराङ्गं भजनसुखदं ह्यष्ट्यामं सारामि ॥ २८॥

व्यताज्यत् करेराइतवान् इत्यर्थः। अप्रिच तं अवैताचायाँ प्रेम्ना भिक्तपयगं भिक्तमार्गानुयायिनं चकार। तं मायाइरं मायाविनाश्चिनं सुवि-मलं सततं स्वरामि। वृत्तं पूर्ववत्॥ २६॥

श्रीहपेति। यः प्रभः श्रीहपध्क सहालस्मीहपधारी सन् चन्द्रशेखर ग्रहे चन्द्रशेखरभवने भजनसागरे मग्ना ये नराः तेभ्यः भजनपरतन्त्रमानवेभ्यः खदुग्धं निजदुग्धं प्रददी समर्पयामास। श्रीपच खां खकीयां विभूतिं वैभवं दर्शयन् विजयं विजयनामकभक्तं खदरित सातं सर्वशक्तिविभवानां श्राश्रयणं श्रास्पदं सारामि इक्तं पूर्व्य वत्॥ २०॥

निद्रात्याग इति । यस श्रीमन्महाप्रभी: यामे यामे प्रहरे प्रहरे क्रमनियमानुसारेण भक्ते: भक्तगणे: एतानि बभुवः कानि तदाह निद्रात्यागः
निश्चाने निद्रापरित्यागः श्रय सपनं सानं एवं श्रश्मनं भीजनं एवं गीद्रुमादी
विहारः तथा यामे यामे विचरणं कीर्त्तनं, तथा पूर्व्वाक्ने गीद्रुमीपवने कीर्त्तनविहारः मध्याक्ने मध्यदीपायी कीर्त्तनादिखीला श्रपराह्ने मायाप्ररागमनं
सन्याकाले खग्रहे क्रत्य समापनं प्रदीवे श्रीवासाङ्गने हरिचर्चा रात्री कीर्त्तनं

यो वे सङ्गीर्त्तनपरिकरे: श्रीनिवासादिसङ्के स्तावत्यानां पतितजगदानन्दसुख्यदिजानाम्। दुर्व्यृत्तानां द्वदयविवरं प्रेमपूर्णं चकार तं मौराङ्कं पतितश्ररणं प्रेमसिन्धुं स्नरामि॥ २८॥ भावाविश्रीनिखिलसुजनान् शिच्चयामास भिक्तम् तेषां दोषान् सदयद्वदयो मार्ज्ययामास साचात्। भिक्तव्याख्यां सुजनसमितौ यो मुकुन्दस्वकार तं गीराङ्कं खजनकलुषचान्तिमूर्त्तं स्नरामि॥ ३०॥

श्रथ श्रत्यानिद्रा। तं भजनसुखदं गौराङ्गं श्रष्टयामान् श्रष्टप्रहरान् (श्रत्यन्त संयोगे दितीया ) सारामि । मन्दाकाना वत्तं ॥ २८॥

य इति । यः प्रभः सङ्गीर्तनपरिकरैः श्रीनिवासादिसङैः श्रीनिवासादि-भक्तसमूहैः सह तवत्यानाम् नवदीपसमूतानां दुई तानाम् पतिता जगदा-नन्दसुख्याः जगदानन्दप्रभृतयः ये दिजा सेवां इदयविवरं प्रेमपूर्णं चकार तं पतितश्ररणम् प्रेमसिन्धुं प्रेमसागरं गौराङ्गं स्वरामि । श्रीगौराङ्गसङ्गीर्तन-समये जगदानन्दप्रभृतीनाम् दुई त सुरापायिनां ब्राह्मणानां स्वतिनिष्ठर-इदयमपि इरिगुणगानैराद्वे चकार इति सरलार्थः । पूर्ववहृत्तं ॥ २८ ॥

भावावेशेरिति। यो मुकुन्दः श्रीगौराङः भावावेशे सम्भस्नेदादि-भावावेशेः निख्जिमुजनां समस्रभक्तजनान् भिक्तं श्रिचयामास एवं सदय-इदयः दयालुः सन् तेषां दीषान् साचात् मार्जयामास, श्रीपच सुजनानां साधूनां समितौ सभायां भिक्तव्याख्यां चकार तं खजनानां श्रासीयजनानां यत् कलुषं पापं तस्य चान्तिः चमा यस्यासाहशी मूर्त्तिर्यस्य स तं गौराङ्गं स्वरामि। साल्विकभावाश "सम्भः स्वेदीऽय रीमाश्वः सरभङ्गेऽय वेपयुः। वैवर्श्वमशुप्रस्य इत्यष्टौ साल्विकाः स्नृताः इति। इत्तं पूर्ववत्॥ ३०॥ यो वै सङ्गीर्त्तनसुखिरपुं चान्दकाजीं विशोध्य लास्योज्ञासैनगरनिचय क्रण्णगीतं चकार। वारम्बारं कलगदहरं श्रीनवहीपधाम्बि तं गौराङ्गं नटनविवशं दीर्घबादुं स्मरामि॥ ३१॥ गङ्गादासो सुरिरपुभिषक् श्रीधरः श्रुक्कवस्तः सर्व्वं यस्य प्रणतिनिरताः प्रेमपूर्णा बभूवः। यस्योच्छिष्टाश्चनसुरितका श्रीलनारायणी च तं गौराङ्गं परमपुक्षं दिव्यमूर्त्तं स्मरामि॥ ३२॥ श्रीवासस्य प्रणयविवशस्तस्य सुनोर्गतासो-वैक्वात्तत्वं परमश्चभदं श्रावयामास तस्मै।

य द्रति। यः प्रभुः सङ्गीर्त्तनेन यत् सुखं तस्य रिपुं सङ्गीर्त्तनिवरी-धिनमित्यर्थः विचान्दकाजीं तन्नामानं कञ्चित् जनं विश्रोध्य श्रीनवडीप-धामि नगरनिचये नगरसमूचे लास्गीक्षासैः चृत्यविलासैः सह कलिगदहः कलिकलुषहरं क्रणगीतं वारम्बारं चकार तं नटनविवशं वृत्यमत्तं दीर्घबाहुं श्राजानुलम्बितकरं गौराङ्गं स्मरामि। वृत्तं पूर्ववत्॥ ३१॥

गङ्गादास इति । गङ्गादास: सुरिरपुभिषक सुरारिगुप्ती नाम वैद्यः श्रीधर: तथा श्रक्षवस्त्रः श्रक्षाच्चर ब्रह्मचारी, सर्वे यस्य प्रणयनिरताः सन्तः प्रेमपूर्णां वभूवः । तथा श्रील नारायणी यस्य श्रीगीराङ्गस्य उच्छिष्टाः श्रनेन सुरितरनुरागी यस्यासादशी वभूवेति श्रेषः । तं परमपुरुषं दिव्य-मूर्तिं गौराङ्गं स्मरामि । वत्तं पूर्ववत् ॥ ३२ ॥

श्रीवासस्यिति। यः परात्मा श्रीगीराङ्गः श्रीवासस्य तदास्यभक्तस्य

तहासेभ्योऽपिच ग्रुभमितं दत्तवान् यः परात्ना वन्दे गौरं कुच्चकरचितं जीवनिस्तारकं तम् ॥ ३३॥ गोपीभावात् परमिववशो दण्डच्सः परिशो-वादासक्तानितजड्मतीन् ताड्यामास मुद्रान् । तस्मान्ते यत् प्रतिभटतया वैरभावानतन्वन् तं गौराङ्गं विमुखकदने दिव्यसिंचं स्मरामि ॥ ३४॥ तेषां पापप्रशमनमितः कण्टके माघमासे लोकेशाचिप्रमवयसि यः केशवाद्यासिलङ्गं।

प्रणयविवशः बभूवेति श्रेषः । एवं तस्य श्रीवासस्य गतासीस् तस्य स्नीः पुत्रस्य वक्षात् तस्य श्रीवासाय (क्रियाशेषे चतुर्थों ) परमं ग्रुभदं तस्वं श्रावयामास । श्रिपच तद्दासेभ्यः श्रीवासदासेभ्यः श्रिप ग्रुभमितं दत्तवान् तं क् इकरिहतं श्रवपटं जीवनिस्तारकं गौरं वन्दे । वृत्तं पूर्व्ववत् ॥ ३३॥

गोपीभावादिति। यः परेशः परमेश्वरः गोपीभावात् गोपीभावमवलम्बाः (यवर्थं पश्चमी) परम विवशः गोपी गोपीति कीर्त्तनीन्मत्तः वादासक्तान् प्रभीसाद्दश्चनेनीपहासवादपरान् श्वतिजङ्मतीन् श्वतएव मूटान् मूर्खान् दण्डहसः सन् ताङ्यामास, तस्माहितीः ते मूटाः प्रतिभटतया प्रति-हन्दितया वैरभावान् शाववानि श्वतन्वन् श्वकुर्व्वन्। कदाचित् प्रसः गोपी गोपीति समुद्यार्थं गोपीभावाविष्टी विचारासक्तेमुं दैश्कावसमूहैकपहसितस्तान् दण्डमुख्यय ताङ्यामास तेऽपि मूदास्तं प्रति वैरिता माचेकरिति सरलार्थः। तं विमुखानां नासिकानां कदने दिव्यसिंहं गौराङ्गं स्वरामि। वक्तं पूर्व्ववत्॥ ३४॥

तेषामिति। तेषां कावाणां पापप्रश्रमने मतिर्यस्य तादृशः यः परम-

खेभे लोके परमविदुषां पूजनीयोवरेख-स्तं चैतन्यं कचिवरिहतं दण्डहस्तं स्नरामि ॥ ३५ ॥ स्वज्ञा गेहं स्वजनसिहतं त्रीनवहीपभूमी नित्यानन्दप्रणयवधगः क्षणचैतन्यचन्द्रः । भ्रामं भ्रामं नगरमगमच्छान्तिपूर्वं पुरं य-स्तं गौराक्षं व्रजनिगमिषाविष्टमूर्त्तं स्नरामि ॥ ३६ ॥

विदुषां पिछतवराणां पूजनीयी वरेखाः श्रेष्ठः प्रभुः बाघमासे कद्यके तदाख्यनगरे (काँटीया इति यस भाषा) खोकेश्रीब्रह्मारोष्ठियौनचनाधिगला- चतुःसंख्याबीधकः चिच नेवं जीवानां दिनेचलात् दिसंख्या बीधकं मिखिला श्रद्धस्य वामगतितया चतुर्व्वंशतिसंख्या श्रायाता तत्प्रमं तत्परिमितं यत् वयः तिकान् केश्रवात् केश्रवभारतीनाको जनात् न्यासलिङः सन्न्यासं खेभे श्रद्धौ- चकार। तं कचैः केश्रविरिष्ठतं ग्रन्यं सुख्डितमस्तकमित्यर्थः दख्डइसं चैतन्यं स्वरामि। वृत्तं पूर्व्ववत्॥ ३५॥

ं स्वकागेइमिति। यः क्रण्चैतन्यचन्द्रः श्रीनवदीपभूमी स्वजनस्थितं मात्रादिस्थितं गेइं त्यका नित्यानन्दस्य प्रण्यवश्रगः सन् भामं भामं परि-भ्रमित्रत्यंः प्रान्तिपूर्वं पुरं तन्नाम नगरं श्रगमत् ययौ। तं त्रजे या जिग-मिषा गमनेच्छा तया श्राविष्टा मूर्त्तियंस्य स तं त्रजं गन्तव्यमिच्छनः गौराङ्गः स्वरामि। श्रोकिऽस्मिन् श्रान्तिपूर्वं पुरमित्यत्रावाच्य वचनदीषः "यदेवावाच्य वचनमवाच्य वचनं हि तदिति" समाधानं। ईदृशी दीषो ग्रन्थानरिऽपि दृष्टो यथा "इरस्पपूर्वं कश्रिपुं प्रचवते" इति माधः "देवपूर्वं गिरिन्ते" इति "भनुक्षपपदमस्य वेदमत्यादिदेश्य" इति च कालिदासः। तत्रं पूर्ववत् ॥ ३६॥

MEETS CHIMIF PER FIR SHIP IN THE LINE OF THE PARTY OF THE

तत्रानीतात्वजितजननी हर्षयोकाकुला सा
भिचां दत्त्वा कितपयदिवा पालयामास सूनुं।
भक्त्या यस्तिहिधिमनुसरन् चित्रयात्रां चकार
तं गीराङ्गं भ्रमणकुण्यलं न्यासिराजं सारामि ॥३७॥
नित्यानन्दो विवुधजगदानन्द दामोदरी च
लीलागाने परमनिपुणो दत्तसूतो मुकुन्दः।
एते भक्ताखरणमधुपा येन साढं प्रचेलुस्तं गीराङ्गं प्रणतपटलप्रेष्ठमूर्त्तं सारामि ॥ ३८॥

तवित । तत्र श्रान्तिपुरे श्रानोता श्रीश्वर्दे तभवने समानीता श्रांजित जननी सा श्राचिती हर्षेण तनयमुखदर्शनेन श्रीकेन च खपुबस स्थ्रासितात् आकुला सती भिन्नां दत्ता कतिपय दिवा सृतुं पृतं पालयामास । श्राप च यः भत्र्या तिहिषं माद्यविधानं श्रानुसर्न् चेत्रयाचां चकार तं भमणकुश्लं न्यासिराजं स्थ्रासिश्रेष्ठं गौराङ्कं स्थरामि । भिन्नां दत्ता सृतुं पालयामासित्य स्तुपदस्य दत्त्वेति क्रिया सम्बन्धान् पालयामासित क्रिया सम्बन्धाच सम्भ-दानत्वकर्यात् सन्दे हे कर्मात्वमेव न्यायं । तथाच श्रपादान सम्प्रदान करणा-धारकर्याणां कर्त्तुश्रान्थोऽन्य सन्दे हे परमैकं प्रवर्त्तत इति कारिका । वत्तं पूर्ववत् ॥ ३० ॥

नित्यानन्द इति । नित्यानन्दः विविधनगदानन्ददामोदरौ पिस्तिनगदा-नन्दस्तथा पित्तित दामोदरः तथा भगवत्तीलागानिपुणी वैद्यवंशीय सुकुन्ददत्तः। एते भक्ताः चरणयीः श्रीमन्मद्दाप्रभीः पदर्यामधुपाः भक्ताः येन प्रभुना साईं प्रचेलुः पुरुषीत्तमं ययुः तं प्रणतपटलस्य भक्तसमूद्दस्य प्रेष्ठा प्रिया मूर्त्तिर्यस्य स तं गौराष्ट्रं स्वरामि । श्रीकेऽिसान् नित्यानन्दादिभक्तेषु मधुपत्वारोपेन

त्यता गङ्गातटजनपदां साम्बुलिङ्गं महेशं श्रोद्धे देशे रमणविपिने चीरचीरं ददर्श। गोपालं वै कटकनगर यो ददर्शात्मक्पं तं गौराङ्ग' खभजनपरं भक्तमू तिं स्नरामि ॥ ३८॥ एकाम्बाख्ये पश्चपतिवने क्द्रलिङ्गं प्रणस्य यातः कापोतकशिवपुरं खस्यदण्डं विद्याय। नित्यानन्दस्तु तदवसरे यस्यदण्डं बभञ्ज तं गौराङ्गं कपटमनुजं भक्तभक्तां स्मरामि॥ ४०॥

चरणयी: पन्नतारीप तात्पर्थमायातं तथाच पन्नात्रयस्य सन्नस्य पन्नं विना स्थिते रसम्भवात् सुष्ठूतं चरणपद्माभ्यां साईं भक्तभद्भानां गमनं। वत्तं पूर्ववत्॥ ३८॥

त्यक्क ति। यः प्रभुः गङ्गातटे गङ्गातीरे ये जनपदा देशाः (नीवजन-पदी देश द्रत्यमर: ) तान् त्यका विद्याय क्रम्भीगे अम्ब लिङ्ग' महेशं अम्ब -लिङ्गाख्य महादेवं ददर्श। तथा श्रीदु देशे उत्कल देशे रमणविपिने तदाख्य स्थाने चौरचौरं गीपीनाथं ददर्शेति श्रेष:। एवं कटकनगरे आत्म-रूपं त्राक्षसक्षं गोपालं ददर्भ। तंस्वभजनपरं त्रात्मभजनपरतन्तं (स्वस्वैव भगवत्त्वादिति भावः ) भक्तमूर्त्तिं गौराङ्गं खरामि । इत्तं पूर्व्ववत् ॥ ३९॥

एकामिति। यः त्रीगौराङ्गः एकामाख्ये एकामनामके तीर्थे पशुपति वने शिववने बद्रलिङ्गं महादेवं प्रणम्य नमस्त्रत्य खस्य निजस्य दगडं विद्याय परित्यच्य कापीवकिश्ववपुरं कपीतेश्वरिश्वदर्शनार्थं कपीतेश्वरिश्वनगरं यातः जगाम। नित्यानन्दस्तु तदवसरे तिस्मन् समये यस्य प्रभी: दख्ड' बभञ्ज। तं कपटमनुजं भक्तरूपमीयरं भक्तभक्तं भक्तप्रियं गौराङ्गं खारामि। इत्तं 1. 原之。 1. 原本人。 2. 原本學院

पूञ्चवत् ॥ ४० ॥

भगने दण्डे कपटकुपितस्तान् विद्याय स्ववर्गः निकोनीलाचलपितपुरं प्राप्य तूणं प्रभुर्यः। भावाविशं परममगमत् कष्णरूपं विलोक्य तं गौराष्ट्रः पुरटवपुषं न्यस्तदण्डः स्मरामि ॥ ४१ ॥ भावास्तादप्रकटसमये सार्व्वभौमस्य सेवा तस्यानर्थान् प्रक्रतिविपुलान् नाग्रयामास सर्व्वान्। तस्माद्यस्य प्रबलकपया वैष्णवोऽभृत् स चापि तं वेदार्थ-प्रचरणविधौ तत्त्वमूर्त्तं स्मरामि ॥ ४२ ॥

भग्न इति। यः प्रभुः दण्डे भग्ने सित कपटक्रियः व्याजक्र द्वः सन्
तान् खवर्गान् भात्मभक्तान् विद्वाय परित्यच्य एकः एकाकौ सन् नीलाचलपतेः नीलाद्रिनाथस्य पुरं श्रीमन्दिरं तृणं श्रीप्तं प्राप्य क्षणक्ष्पं विलीक्य दृष्टा
परमं भावाविशं भगमत् प्राप। भगवान् श्रीगौराङः कपीतेश्वरात् प्रत्यागत्य
भग्नद्वस्य वार्त्तामाकर्ष्यं कपटक्रीधमङ्गीक्रत्य नीलाद्रिनाथस्य श्रीमन्दिरं
जगाम तत्र च क्षणक्षं विलीक्य भावाविष्टो बभूवेति सरलार्थः। तं कनकवपुषं स्वर्णकान्तिं न्यसद्वादं विगतद्वादं गौराङः स्वरामि। इत्तं पूर्व्ववत् ॥४१॥

भावाखादिति। भावाखादस्य प्रभीभीवाविश्रस्य प्रकट समये प्रकाशकाली
यदा यदा प्रभुभीवाविष्टी बभूव तदा तदिति भावः। सार्व्वमीमस्य वासुदेवसार्व्वभीमस्य (कर्त्तरि ६ष्ठी) सेवा महाप्रभुसेवा तस्य सार्व्वभीमस्य प्रक्रत्या
स्वभावेन विपुलान् महतः सर्व्वान् निखिलान् भनर्थान् मायावादगतानिति
श्रेषः। नाश्रयामास भपाचकार। प्रभीभीवाविश्वकाले वासुदेवसार्व्वभीमः
यत् प्रभु सेवितवान् तत एव तस्य मायावादादानर्थोऽपजगाम इत्वर्धः
तस्मात् यस्य प्रभीः प्रवलक्षपया स सार्व्वभीमोऽपि वैण्विविऽभूत्, तं वेदार्थस्य

तिवोषित्वा कितपयदिवा दाचिणात्यं जगाम कूर्माचेवे गदिविश्वितं वासुदेवं चकार। रामानन्दे विजयनगरे प्रेमसिन्धुं ददौ य स्तं गौराष्ट्रं जनसुखकरं तीर्थमूर्त्तिं स्नरामि ॥ ४३॥ देशे देशे सुजननिचये प्रेमविस्तारयन् यो रङ्गचेवे कितपयदिवा भद्टपक्षग्रामवासीत्। भद्टाचार्य्यान् परमक्षपया क्रष्णभक्तांसकार तं गोपालालयसुखनिधिं गौरमूर्त्तिं स्नरामि ॥ ४४॥

प्रचरणं प्रचारः तिस्रान् विधी व्यापारे तत्त्वमूर्तिं गौराङ्गं स्नरामि। वत्तं पूर्ववत्॥ ४२॥

तवित। तव श्रीपुर्वोत्तमे यः प्रभः कितपयदिवा कियहिनानि छिवता दाचिणात्यं दाचिणात्यदेशं जगाम। तथा कूर्यचित्रे वासुदैवं गदविरिहतं स्पर्भदारा कुष्ठरीगनिर्मुक्तं चकार। एवं विजयनगरे गीदावरीतीरे विद्यानगरे यः रामानन्दे तदाख्यजने (विषयविवच्या सप्तमी) प्रेमसिन्धुं ददी समर्पयामास। तं जनानां सुखकरं प्रीतिजनकं तीर्षमूर्त्तं गौराङ्कं खरामि। वस्तं पूर्व्ववत्॥ ४३॥

देश इति । देश देश दाचिषात्यस स्थाने स्थाने यः प्रभुः सुजनानां साधुजनानां निचये समूहे (विषये सप्तमी) प्रेम विस्तारयन्, रङ्गचित्रे भद्दानां पद्मां कतिपयदिवा चतुर्कासान् स्वात्सीत् उवास (वसधातीर्जुङ्)। एवं तत परमक्षपया भद्दाचार्यान् श्रीसम्प्रदायितिमद्ध-वेद्धट-प्रवीधानन्दसर-स्वती प्रभृतीन् इत्यर्थः। क्रांसभक्तान् चकार तं गीपालस्य वेद्धटपुत्रगीपाल-

बीदान् जैनान् भजनरहितान् तत्त्ववादाहतां स्व मायावादच्चदिनपिततां ग्रद्धभित्तप्रचारेः । सर्व्यास्तान् भजनकुण्यलान् यसकारात्मण्यक्त्याः वन्देऽहं तं बहुमतिधयां पावनं गौरचन्द्रम् ॥ ४५ ॥ दत्वानन्दं किल्मलहरं दाचिणात्येभ्य ईशो नीत्वा ग्रन्थो भजनविषयी कृष्णदासेन साईं। श्रालाखेश्रालयप्रथगतं नीलग्रैलं ययौ य स्तं गौराङं प्रसुदितमितं भक्तपालं स्नरामि ॥ ४६ ॥

भदृगीखामिनः य चालयः ग्रष्टं तत सुखनिधिं प्रीतिकरनिधिखद्धपं (तेषा-मतीवादरखीयत्वादिति भावः ) गौरमूर्त्तिं स्नरामि । वृत्तं पूर्व्ववत् ॥४४॥

बौद्धानिति। यः प्रभः भात्मनः श्रत्था खमायया एतान् सर्वान् बौद्धान् तथा जैनान् तथा भजनरिहतान् भित्तश्यान् तथा तस्त्वतादाहतान् तथा मायावाद एव इद स्तन निपिततान् मायावादपरानित्यर्थः ग्रद्धभित्तप्रचारैः विग्रद्धभित्तिख्यापनैः भजनकुश्रत्वान् भित्तप्रवणान् चकार। तं बहुमतिध्यां नानामतवादपराणां पावनं भगवत्प्रेमप्रदानेन श्रीधनं गौरचन्द्रं अहं बन्दे श्रभवादये। वृत्तं पूर्व्ववत् ॥ ४५॥

दलानन्दमिति। यः दंशः प्रभुः दाचिषात्येभ्यः दाचिषात्यदेशवासिभ्यो जनेभ्यः किष्मण्डरं किष्किलुषिवनाशिनं बानन्दं क्षणानन्दं दत्त्या भजन-विषयौ यन्यो श्रीब्रह्मसंहिता श्रीक्षणकर्णास्त्यस्यो नीत्वा संग्टस्य क्षणदासेन विषये क्षणदास भक्तेन साईं श्रालाखिश्रालयस्य श्रालाखनायस्य य श्रालयः मन्दिरं तत् पथगतं नीलशैलं नीलाद्रिं ययौ। तं प्रमुदितमितं इष्टचेतमं भक्तपालं भक्तपालकं गौराङ्गं स्मरामि। इत्तं पूर्ववत्॥ ४६॥ काशीमियदिजवरग्रहे गुडचामीकराभी वासचक्रे स्वजनिकरें ये: स्वरूपप्रधानै:। नामानन्दं सकल समये सर्वजीवाय योऽदात् तं गौराङ्गं स्वजनसिहतं पुलसूर्त्तिं स्वरामि ॥ ४७॥ नीलागिशे रथमधिगते वैषावै ये स्तदग्रे नृत्यन् गायन् हरिगुण-गणं भावयामास सर्वान्। प्रेम्नौद्रीयान् गजपति-सुखान् सेवकान् शुडभक्तां स्तं गौराङ्गं स्वसुखजलिं भावसूर्त्तिं स्वरामि ॥४८॥ श्रोद्रदेशाद्ययौ गौडं सीमायामुक्तलस्य यो।

काशीमित्रीत। गुडं विग्रंड चामीकरं सुवर्णं तहत् श्रामा यस सः
गुडंसुवर्णवर्णं द्रत्यर्थः। यः त्रीगौराङ्गः काशीमित्रस्य चित्रविवासिनसदास्थास्य दिजवरस्य ब्राह्मणस्य ग्रहे भवने स्वरूपप्रधानैः स्वरूपदामीदरसुखैः
स्वजनिकरैः भक्तगणैः (गम्यमान सहार्थे द्वतीया) वासं चक्री। यः
प्रभः सकलसमय सर्वदा सर्वजीवाय नामानन्दं इरिनामानन्दं श्रदात्
प्रदक्तवान् तं स्वजनसहितं भक्तगणसहितं फुळ्जमूक्तिं गौराङ्गं स्थरामि
वत्तं पूर्व्ववत्॥ ४०॥

नीलागेश इति। नीलागेश नीलादिनाथ रथं अधिगते आढ्ढ़े सित् यः प्रभुः तद्ये नीलादिनाथस्याये तृत्यन् इतिगुणगणं गायन् प्रेमा सर्व्वान् गजपितसुखान् गजपितप्रभृतीन् गुड्यभक्तान् औद्रीयान् औदृदेशवासिनः सेवकान् प्रावयामास आद्रीचकार। तं स्वस्य आस्ननः सुखजलिं सुख-ससुद्रं भावसूर्त्तिं गौराङ्गं स्वरामि। वृत्तं पूर्व्ववत्॥ ४८॥

श्रीदृदेशादिति। यः देवः श्रीदृदेशात् उत्कलस उत्कलदेशसा

हिलीद्रपार्श्वदां देवस्तं सारामि श्रचीसृतं॥ ४८॥
श्रीवासं वासुदेवञ्च राघवं स्व स्व मन्दिरे।
हृष्टा श्रान्तिपुरं याती यस्तं गीरं साराम्यहं॥ ५०॥
श्रीविद्यानगरं गच्छन् विद्यावाचस्यते गर्डहं।
कुलियायां नवदीपे ययौ यस्तमहं भजे॥ ५१॥
विद्यारूपोद्भवधनजनैर्यानलभ्या नरेण
तां चैतन्यप्रभुवरक्षपां दैन्यभावादवाप।

सीमायां श्रीद्रपार्श्व दान् श्रीद्रदेशवासिभक्तान् हिला परित्यच्य तं। श्रचीसृतं गौराङ्गं स्मरामि॥ ४९॥

श्रीवासिमिति। यः प्रभुः श्रीवासं वासुदेवं तथा राघवं खखमन्दिरे निजनिजनगरे इत्यर्थः तथाच श्रीवासं कुमारहृदृनामके नगरे वासुदेवदत्तं काञ्चनपत्नीनामके नगरे राघवपिखतच पाणिहाटीनामके नगरे दृष्टा श्रान्ति-पुरं यातः तं गौरं चहं स्मरामि॥ ५०॥

श्रीविद्यति। यः प्रभुः नवहीपे श्रीविद्यानगरे नवहीपान्तर्गतिवद्यानगरः इत्यर्थः। विद्यावाचस्पतेः पिछितस्य ग्रहं भवनं गच्छन् कुलियायां तदास्य-नगरे ययौ माधवदासभवनिति श्रेषः। तं गौरचन्द्रं चहं भर्ज। कदा-चित् भगवान् श्रीगौरचन्द्रः श्रान्तिपुरात् नवहीपान्तर्गतिविद्यानगरं गच्छन् कुलियानगरे माधवदासभवनं जगाम इति सरलार्थः॥ ५१॥

विद्याहरित। देवानन्दः तदाख्यभक्तः कुलियनगरे यस प्रभीर्भक्तान् प्रपूच्य समर्च दैन्यभावात् दैन्यमवलम्बेग्रत्यर्थः। तां चैतन्यप्रभुवरस्य क्रपां अवाप लिभे। या क्रपा नरेण मानवेन कर्वा विद्या च हपश्च चहवी जन्म च धनश्च जनश्च ते तैः करणैः न लभ्या प्राप्या महाप्रभी कुलियनगरे ससुपस्थिते,

देवानन्दः कुलियनगरे यस्य भक्तान् प्रपूज्य वन्दे गौरं विमद्विदुषां ग्रुडभक्त्यैकलभ्यं ॥ ५२॥ हन्दारखेचणकपटतो गौड़देशे प्रस्तिं हृष्टा खेचाद्यवनकवलात् साग्रजं रूपमेव । उद्युत्योदुं पुनरिप ययी यः स्वतन्त्रः परात्मा तं गौराङ्गं स्वजनतरणे द्वृष्टचित्तं स्मरामि ॥ ५३॥ सङ्गं हित्वा बद्दविधन्द्रणां भद्रमेकं ग्रुचीत्वा यात्रां हृन्दावनहृद्मतिर्यस्वतारात्मतन्त्रः । ऋचव्याघ्रप्रस्तिकपश्र्न् माद्यित्वाक्मशक्त्या तं स्वानन्दैः पश्रमतिच्रं गौरचन्द्रं स्मरामि ॥ ५४॥

या चैतन्यक्तपा न विद्यया न क्षेण न सत्कुखजन्मना न धनेन न च जनेन जीवैर्षभ्यते देवानन्दस्तु भगवङ्गकपूजनेन दीनतया च तां चैतन्यक्तपां प्रापिति सरलार्थ:। तं विमदविदुषां निरहद्वारपिष्डितानां ग्रुडभक्त्या एकी लभ्यस्तं गौरं वन्दे अभिवादये। मन्दाक्रान्ता इक्तम्॥ ५२॥

वन्दारखित। परात्मा अतएव खतन्तः खाधीनी यः प्रभः वन्दारखस्य वन्दावनस्य ईचणं दर्भनं तस्य कपटात् (पश्चम्याः तस्) वन्दावनदर्भनच्छला-दित्यर्थः। गौड़देशे प्रम्तिं जननीं दृष्टा स्ने हात् यवनकवलात् होसेनसाहा-नामकयवनसमाट् हसात् सायजं ज्येष्ठसहितं क्षं क्ष्पसनातनं छड्टाय पुन-रिप श्रीद्वं ययौ। तं खजनानां भक्ततया श्रात्मीयानां तरणे छद्वारे हृष्ट-चित्तं गौराङ्कः स्वरामि। वृत्तं पूर्ववत्॥ ५३॥

सङ्गमिति। श्रात्मतन्त्रः खाधीन. यः प्रभुः बहुविधनृषां सङ्ग' दिला परित्यच्य एकं केवल' भद्रं बलभद्रभद्वाचार्यं ग्रहीत्वा सहायीक्रत्येत्यर्थः

#### वृन्दारक्षे गिरिवरनदीन् यामराजीं विलोक्य पूर्व्वक्रीड़ास्मरक्षिवयो भावपुर्श्वेसीमोह । तसाइद्रो व्रजविपिनतस्रालयामास यश्च तं गौराङ्गं निजजनवयं दीनमूर्त्तं सारामि ॥ ५५ ॥

वन्दावने दृढ़ा मित्रियस सः वन्दावनगमनाभिलाषीसित्रत्यर्थः। आतम्भत्त्या भट्चव्याघ्रमधितकपण्र्न् मञ्जकव्याघ्रमधितजन्तून् मादियत्वा क्रण्मत्त्या जन्मत्तीक्रत्य याचां वन्दावनयावां चकार। तं खानन्दैः खकीयानन्दद्वारा पण्रमित्रद्दं प्रयुचित्तमीद्दनं गारचद्दं खरामि। वत्तं पूर्ववत्॥ ५४॥

वन्दारख इति। यः प्रभुः वन्दारखे वन्दावने गिरिवरो गींवर्डनः नदी यमुना ग्रामराजयः नन्द्यामवष्यभानुपुरप्रस्तयः ताः विलीक्य दृष्टा पूर्वक्रीड़ायाः क्रणावतारे वन्दावनलीलायाः स्वरणेन विवणः अधीरः सन् भावपुत्रः भावराणिसमुद्रवेर्नुमीह मीहं प्राप। मानवलमवलिन्वतवती भगवतोऽपि पूर्वभावस्वरणजनितमोहः समुचित एव अतएव ज्ञानितया निखलभुवनेकपतेरपि श्रीरामचन्द्रस्य सीतापरित्यागानन्तरं पुनरपि पञ्चवटी-दर्भनेन ग्रीकमीहादिप्रादुर्भावः साधूक्तो महाकवि भवभूतिना अस्मिन्ने खताग्रहे लमभवस्वन्धार्गदत्तेच्रखः, सा हंसैः क्रतकौतुकाचिरमभूदगीदावरी-सैकते। आयान्या परिदुर्म्मनायितमिव लां वोद्य बद्धस्वया, कातव्यादरिक्तिते। साथान्या परिदुर्म्मनायितमिव लां वोद्य बद्धस्वया, कातव्यादरिक्तिते। स्वानन्त्रः प्रणामाञ्चलिः। इत्यादिवचनजातेन तस्मात् हेतीः। भदः वलभद्रः वजविपिनतः वजवनात् यं गौरचन्द्रं चालयामास-स्थानम्बत् निनाय, तं श्रीकातिकातरं समौद्यान्यव प्रेरितवानित्यशैः। ते निजजनवश्चं भक्तजनायत्तं दीनमूर्त्तिं गौराङ्गं स्वरामि। वत्तं पूर्ववत् ॥ ५५॥ ॥

भावाविशं पिष्ठपरमहोवीच्य तं भाग्यवन्ती
कोच्छा: नेविच्छुभमितिबलाक्षे भिरे यत्प्रसादं।
भक्तास्ते च प्रणयवश्या यत्प्रसादाद्वभृवु
स्तं गौराङ्गं जनिमलहरं श्रुडमूर्त्तं स्मरामि ॥ १६ ॥
पुण्ये गङ्गातपनतनया सङ्गमे तीर्थवर्थ्यं
रूपं विद्यां पररसमयीं शिच्चयामास यो वै।
प्रेमाणं गोकुलपतिगतं वक्षभाव्यं बुधच्च
तं गौराङ्गं रसगुरुमणिं शास्त्रमूर्त्तं स्मरामि ॥ ५०॥
काशीचेत्रे रसविरहितान् नेवलाद्वे तपचान्
प्रेम्नाम्नाव्यं स्वजनक्षपया यस्तु रूपाग्रजाय।

भावाविश्वमिति। पथि तं परं उत्क्षष्टं भावावेशं वौद्ध हृष्टा कैचित् भाग्यवन्तो स्नेच्छाः श्रभमितवलात् सुक्तिवलादित्यर्थः यस्य गौरचन्द्रस्य प्रसादं लिभिरे प्रापुः। अपिच ते स्नेच्छाः प्रण्यवश्रगाः गौरप्रेमिकाः सनः यत्-प्रसादात् भक्ता वभूवः। तं जनिमलहरं जन्मपापविनाशिनं श्रुद्वमूर्तिं गौराङ्गं स्नरामि। इत्तं पूर्ववत्॥ ५६॥

पुण्य इति । यः प्रभः पुण्ये पविते गङ्गा च तपनतनया यसुना च तयोः सङ्गो यन तिसन् गङ्गायसुनासङ्गमे तीर्थवर्थे तीर्थत्रेष्ठे क्पं क्प-गोखामिनं पररसमयौं परमरसात्मिकां विद्यां श्रिचयामास । अपिच वङ्ग-भाष्यं वङ्गभनामकं वुधं पिष्डितच्च गोकुलपितगतं क्रण्यसम्बन्धीयं प्रेमाणं प्रेम-भिक्तं श्रिचयामास । तं रसानां गुकः श्रिचकः स एव मिण्लं श्रास्त्रमूर्तिं बिष्डितायगण्यतयिति भावः गौराङ्गं स्वरामि । वत्तं पूर्ववत् ॥ ५७॥ काश्रीचेन इति । यः प्रभः काश्रीचेत्वे प्रयागात् प्रत्यावत्येति श्रिषः । विष्णोर्भित्तस्मृतिविरचने साध्यक्तिं व्यतारीत् वन्दे गौरं भजनविषये साधकानां गुक्'तं ॥ ५८ ॥ धिक् गौराङ्गप्रणतिरहितां ग्रष्कतर्कादिदम्धा-नित्यारभ्यप्रचुरवचनं ग्राङ्कराणां वभूव । न्यासीग्रानां सदिस महतां यस्य पूजा तदाभूत् गौराङ्गं तं स्वसुख्यमयनानन्दभूत्तिं स्मरामि ॥ ५८ ॥ प्राप्यचेत्रं पुनरपिहरिभेत्तवर्गं तुतोष रामानन्दप्रमुख्यस्जनान् सार्व्वभौमादिकान् यः ।

रसिवरहितान् हरिप्रेमानिभिज्ञान् केवलाई तपचान् केवलाई तवादिनः प्रवीधानन्दसरस्वतीप्रश्वित सत्रासिनः स्वजनानां तपनिमय चन्द्रशिखरप्रमुख-भक्तानां कपया अनुरीधेनित्यर्थः प्रेमा हरिप्रेमा आप्नाव्य आर्द्रीकृत्य द्वपायजाय सनातनगीस्वामिने विश्वीः भिक्तस्वृतिविरचने श्रीहरिभिक्तिविलासग्रस्थरच-नायां साध्रप्रक्तिं छत्क्रष्टप्रक्तिं व्यतारीत् प्रदरी (विपूर्व्वकात् तृधातीर्जुङ्) तं भजनविषये साधकानां गृक् गौरं वन्दे अभिवादये। इत्तं पूर्ववत् ॥५८॥

धिगिति। गौराङ्गप्रणतिरहितान् गौराङ्गप्रणामपराङ्गुखान् ग्रष्कतर्कादिदम्धान् नौरस-तर्काद्यनुसम्थानेन सन्तन्नान् धिक् इति चारम्य ग्राङ्कराणां श्राङ्करसत्र्यासिनां प्रचरवचनं बस्व। श्रीमदगौराङ्कदेवस्य सस्यक् प्रचारे
श्राङ्कर सत्र्यासिनलदभक्ताः सन्तः गौरिवसुखानां निन्दादिकं चक्रुरित्यर्थः।
तथा महतां न्यासीश्रानां सत्र्यासिश्रेष्ठानां सदिस सभायां यस्य गौरचन्द्रस्य
तदा पूजाऽभूत्। तं स्वसुखस्य ब्रह्मानन्दस्य मथनेन परमानन्दसूर्तिं गौराङ्कः
स्वरामि। वत्तं पूर्व्ववत्॥ ५८॥

प्राप्यचेत्रमिति। यः प्रभुः इरिः पुनर्षि चेत्रं प्राप्य काशीतः पुरुषी-

प्रेमालापैर्हरिरसपरैर्यापयामास वर्षान् तं गौराङ्गं हरिरसकथास्वादपूर्णं स्नरामि ॥ ६०॥ यत्पादाक्नं विधिश्ववनुतं वीचितुं ते महान्ती वर्षे वर्षे रथपरिगतौ गौड़देशात् समिख। प्रीतिं लब्धा मनिस महती मोद्रदेशात् समीयु गौड़ीयानां परमसुद्धदं तं यतीन्द्रं स्नरामि ॥ ६१॥ निर्व्विसानां विपुलपतनं स्त्रीषु सन्भाषसं यत् तत्तद्दीषात् स्नमतचरकारचणार्थं य ईशः। दोषात् चुद्रादिष लघुहरिं वर्ज्जियत्वा सुमोद तं गौराङ्गं विमलचरितं साधुमूर्त्तं स्नरामि ॥ ६१॥

त्तमचित्रमागत्र रामानन्दप्रमुख सुजनान् सार्व्यभामादिकान् भक्तवर्गान् इरि-रसपरै: भगवत्रसमयै: प्रेमालापै: तृतीष। अपि च वर्षान् यापयामास। तं इरिरसकथाखादेन पूर्णे गाराङ्गं सारामि। वृत्तं पूर्ववत्॥ ६०॥

यत्पादाक्रमिति। ते प्रसिद्धाः महान्तः अदैतादयः विधिश्वितृतं ब्रह्म-श्चित्तं यस्य प्रभीः पादाक्षं पादपद्मं वीचितुं द्रष्टुं वर्षे वर्षे प्रतिवर्षे रथ-परिगता रथयावायां गाँ इदेशात् समित्य आगत्य मनसि महतीं प्रीतिं खब्धाः श्रीदृदेशात् समीयुः जग्मः गाँ इदेशमिति श्रेषः। तं गाँ ड़ीयानां परमसृह्वदं परमित्रं यतीन्द्रं स्वरामि। इत्तं पूर्व्ववत्॥ ६१॥

निर्विसानामिति। निर्विसानां त्यक्तग्रहाणां वैशावानां स्त्रीषु विषये यत् सम्बाषणं तत् विपुलपतनं ऋत्यन्तपतनहेतुरित्यर्थः। श्वतप्व य द्रेशः प्रभुः तहीषात् स्त्रीसम्भाषणदीषात् स्वमतं चरन्ति श्रनृतिष्ठन्ति ये ते स्वमत-चराः स्वमतावलन्तिनः ततः स्वार्थे कन् तेषां श्वारचणार्थं संरचार्थं चटादिप दैवाबीनान्वयजनिवतां तत्त्ववृिष्ठप्रभावा दाचार्य्यतं भवति यदिदं तत्त्वमेकं सुगूढ़ं। प्रयुक्ताय प्रचुरक्तपया ज्ञापयामास यस्तत् तं गौराङ्गं गुणमधुकरं जाद्यशून्यं स्नरामि ॥ ६३॥ वात्सख्येन खभजनवश्चात् दासगोस्नामिनं य स्तत्त्वज्ञानं भजनविषये शिच्चयामास साचात्। सिन्धोस्तीरे चरमसमये ख्यापयामास दासं तं गौराङ्गं खचरणज्ञषां बन्धुमूर्त्तं स्नरामि ॥ ६४॥

दीषात् स्त्रीसन्धाषणक्षात् लघ्रहरिं हरिदासनामनः भक्तविशेषं वर्जियता विहाय सुमीद हर्षे प्राप। तं विमलचरितं निर्मलचरितं साधुमूर्त्तिं गौराङ्गः स्वरामि। इत्तं पूर्ववत्॥ ६२॥

दैवादिति। यः प्रभुः दैवात् प्राक्तनहृपात् हीनास्वयजनिवतां नीचकुल-सम्भूतानां तत्त्ववृद्धिप्रभावात् साधुसङ्गादिजनिततत्त्वज्ञानीदयात् यत् श्राचार्यात् भवति ददमेकं सुगूढ़ं तत्त्वं प्रचुरक्तपया श्रातिक रूपया प्रद्युक्ताय प्रद्युक्तिम्याय ज्ञापयामास व्यजिज्ञपत्। तं गुणस्य मधुकरं गुणग्राहिणं जाड्यग्र्यः कार्यज्ञात्राग्र्यं गौराङ्गं स्वरामि। श्रन भगवति मधुकरत्वारीपात् गुणे मधुत्वारीप तात्पर्यमायातं। इत्तं पूर्व्ववत्॥ ६३॥

वात्राखोनित। यः प्रभुः खस्य निजस्य यत् भजनं रघुनायदासगीस्वामिनं कर्तुंकभजनं तस्य वशात् वात्राखोन दासगीस्वामिनं श्रीरघुनायदास गीस्वामिनं भजनविषये तस्वज्ञानं साचात् श्रिचयामास उपदिदेश। तथा चरमसमये देहत्यागकाले सिन्धीः समुद्रस्य तीरे दासं हरिदासं स्थापयामास। तं स्वस्य चरणी जुषते सेवन्ते इति स्वचरणजुषः स्वपादसेवकाः तेषां वस्तुमूर्त्तं गौराङ्गं स्वरामि। इत्तं पूर्व्ववत्॥ ६४॥

पुरों रामाख्यं यो गुरुजनकथा-निन्दनपरं
सदोपच्य भान्तं कलिकलुषकूपेगतमित्रः।
श्रमीघं स्वीचक्रे हरिजनकपालेशवलतः
श्रमीचं स्वीचक्रे हरिजनकपालेशवलतः
श्रमीस्तुः श्रव्यत्स्ररणपदवीं गच्छतु स मे ॥ ६५॥
सनातनं कण्डुरसप्रपीड़ितं
स्वर्शन ग्रबं क्रपया चकार यः।
स्वनाशवुडिं परिशोधयन्नहो
स्वरामि गौरं नवखण्डनागरं॥ ६६॥

पुरीमिति। यः प्रभुः कलेः किलयुगस्य यत् कलुषं पापं तदेव कूपः तिस्मिन् गतं पिततं तथा गुक्जनकथानिन्दनपरं गुक्निन्दकिमित्यर्थः। श्रान्तं मूढ़ं रामाख्यं पुरीं रामचन्द्रपुरीं सदा उगेच्य परित्यच्य । इह भवे । इरिजनानां भगवइक्तानां कपालिश्वलतः क्रपाक्तणवलात् (पञ्चन्यास्तम्) श्रमीषं सार्व्य-भौमजामातरं श्रमीघभद्याचार्यं स्वीचक्रे श्रद्भीचकार स्वजनं क्रतवानित्यर्थः। स श्रचीम्नुः श्रीगौराङ्गः मे मम श्रम्यत् नित्यं स्वरणपदवीं स्नृतिप्यं गच्छत् श्रारीहत्। सरणविषयीभवित्यर्थः। इत्तं श्रिखरिणीरसैः क्द्रैन्छिन्ना यमनसभलागः श्रिखरिणीति लच्चणात्॥ ६५॥

सनातनिमिति। यः श्रोगौराङः कण्ड्रसप्रपीड़ितं सनातनं सनातन-गीखामिनं क्षपया स्पर्भेन गृहं घरीगं चकार। कीट्यः खनामबुद्धं जग-ब्रायरयचको खदेष्ठं त्यच्यामि इति निजनामकबुद्धिं परिभीधयन् परि-त्याजयन्। तं नवखण्डानां नवदीपानां नागरं ईश्वरं गौरं खरामि। उपजाति-वर्षे॥ ६६॥ गोपीनायं नरपतिबलाद्यो ररचात्मतन्त्रो रामानन्दानुजनिजजनं शिचयन् धर्मातन्त्रं। पापैलेब्धं धनमिच्च सदा त्याज्यमेव स्वधर्मात् तं गौराङ्गं स्वजनशिवदं भद्रमूर्त्तिं स्नरामि ॥ ६०॥ उपायनं राघवतः समाद्रतं

पुनः पुनः प्राप्तमपि खदेशतः। खभक्ततो येन परात्परात्मना तमेव गौरं सततं सारास्यहं॥ ६८॥

गोपीनाथिमिति। इइ संसारे पापैः पापकर्मभिर्क्यं प्राप्तं धनं सदा स्वध्मांत् निजधमानुसारेख त्याज्यं एव इति धर्मतत्त्वं। रामानन्दस्य अनुजा श्वातरः अतएव निजजनाः आत्मीयजनास्तान् शिचयन् उपदिश्वन् यः आत्मतन्तः स्वतन्तः प्रभुः नरपितवसात् राजवसात् गोपीनाथं तदास्य भक्तं रखा। कदाचित्, राजा "गोपीनाथं राजधनापव्ययापराधेन दखाईं निश्वत्य तस्त्रो दखं दातुमुद्दयुक्तवान्, भवानन्दप्रश्वतयस्तु तद्रचार्थं प्रभुं प्रार्थयामासुः, अथ पापस्त्रभ्रभं धार्मिकौर्न ग्राह्यं परन्तु सततमेव त्याज्यिमिति धर्मतत्त्वं। अहमत न तिष्ठामीति कथितवित भगवित, राजा तदाकस्यं गोपीनाथं दस्त्रात् रिचतवानिति सरसाथः। तं स्वजनानां भक्तजनानां श्रिवदं कस्त्यासप्रदं भद्रमूर्त्तं गौराङ्गं स्वरामि। मन्दाक्तान्ता वर्त्तं ॥ ६०॥

उपायनमिति। परात्परात्मना येन प्रभुणा खदेशतः वङ्गदेशात् सभक्ततो राघवतः निजभक्त राघवपिखतात् पुनः पुनः प्राप्तं वारंवारं लक्ष्यः मिप उपायनं भच्यकपसुपढौकनं समादृतं श्रादरात् खीक्ततं। तमेव गौरं श्रदं सततं सर्वदा स्मरामि। वंशस्थिविलं इत्तं, वदन्ति वंशस्थिविलं जती जरी इति लच्चणात्॥ ६८॥ तैलं नाङ्गीक्ततं येन सत्र्यासधर्मारचिणा।
जगदानन्ददत्तञ्च स्मरामि तं महाप्रभुम्॥ ६८॥
जगन्नाथागारे गरुड्सदने स्तन्धनिकटे
ददर्भ त्रोमृत्तिं प्रणयविवशा कापि जरती।
समारुद्ध स्तन्धं यदमलहरेस्तुष्टमनसः
श्रचीस्तः श्रञ्चत् स्मरणपदवों गच्छतु स मे॥००॥
पुरीदेवे भितां गुरुचरणयोग्यां सुमधुरां
दयां गोविन्दाख्ये विश्वदपरिचर्थ्यात्रितजने।

तैलिमिति। येन प्रभुषा सत्रासधर्मारिष्या सता जगदानन्दरसं जगदानन्दनामकपण्डितदत्तं तैलं चन्द्रनादितैलं न अङ्गीक्षतं खीक्षतं तं महा-प्रभु अहं स्रारामि॥ ६८॥

जगन्नाथित । जगन्नाथस्य श्रीजगन्नाथदेवस्य त्रागारे मन्दिरे गर्डसदने
गर्डग्रेडे सम्भनिकटे सम्भस्मीपे कापि बन्नातपरिचया जरती हडा स्त्री
तुष्टमनसः इष्टिच्तस्य यस्य त्रमलस्य इरेः श्रीगीराङ्गचन्द्रस्य स्तर्भं स्वन्धदेशं
समारु प्रस्तयेन जगन्नाथदर्भनरागीत्कव्योन विवशा विलुप्तवाच्चन्नाना
श्रीमृत्तिं श्रीजगन्नाथं दद्भं निरीचाधके । कदाचित् श्रीजगन्नाथदर्भनाभिलाषीत्वव्योन लुप्तन्नाना काचित् हडा श्रीगीराङ्गचन्द्र-स्वन्धमारु श्रीमृत्तिः
मवलोकयामास, तहुद्दा गोविन्दी नाम कश्चित् भक्तः तां निषिषेध,
श्रीमन्मदाप्रभुत्तु सन्तुष्टमनाः मामैवं कथयेति गोविन्द्रमेव निवारयामासित
तात्पर्थः । स भवीत्तुः मे मम भ्रत्वत् नित्यं स्वरणपदवीं स्वृतिपर्थः
गच्चतु प्राप्नीत् । श्रिखरिषीहन्नं ॥ ७० ॥

सद्य इति । यः त्रभुः पुरीदेवे परमानन्दपुरीं प्रतीत्यर्थं गुरुचरणयोग्यां

सक्षे यो प्रीति मधुरसक्षां ह्यक्तत प्रचीस्तुः प्रखत् स्मरणपदवीं गच्छत् स मे ॥ ७१ ॥ । दधानः कीपीनं वसनमक्षं प्रोभनमयं स्वर्णाद्रेः प्रोभां सकलसुप्ररीरे दधदपि । जपन् राधाक्षणं गलदुदकधाराचियुगलः प्रचीस्तुः प्रखत् स्मरणपदवीं गच्छत् स मे ॥ ७२ ॥ मुदागायनुचैर्मधुरहरिनामावित्मसी नटन् मन्दं मन्दं नगरप्रथगामी सहजनेः । वदन् काका रेरे वदहरिहरीत्यचरयुगं प्रचीस्तुः प्रखत् स्मरणपदवीं गच्छत् स मे ॥ ७३ ॥

बतएव सुमध्रां भितां, तथा विश्रदा निर्माला या परिचर्था सेवा तामा-त्रितः (द्या बात्रितार्यः स द्रित दितीया समासः) यो जनस्तिम् गीविन्दास्ये भन्ने दयां, तथा खरूपे तन्नामके प्रियजने मध्ररसद्भपां प्रीतिं बजुदत चकार। स श्चीस्तुः मे मम श्व्यत् खरणपदवीं स्नृतिषधं गच्छत् प्राप्नीत्। वत्तं पूर्व्ववत्॥ ७१॥

दधान इति । कौषीनं एवं तदुपरि । चक्षं श्रीभनमयं वसनं दधानः धारयन् सकल सुशरीरे सुवर्णाद्रेः काचनपर्व्य तस्य श्रीभां दधन् धारयन्, गलनौ पतनौ उदक्धारा चानन्दायुप्रवाही यस्यात् तादृशं ऋचिष्ठगलं यस्य तादृशः सन् राधाक्षणं राध्या सह कृषां सहश्रव्यस्य पृष्ठक्षाहित्यनीधनात् राधाच कृषाचेत्यर्थः जपन् स श्रीस्तुः मे मम श्रयत् स्ररूपपद्वीं स्नृतिपर्यं गच्छत् प्राप्तीत् । वृत्तं पूर्ववत् ॥ ०२ ॥

मुद्दित । जनैः भक्तजनैः सह नगरपथगामी सन् सुदा हर्षेषा सपुर-

रहस्यं शास्त्राणां यदपरिचितं पूर्व्व विदुषाम्

श्वेर्गूढ़ं तत्त्वं दशपरिमितं प्रेमफिलतं।

दयालुस्तद्योऽसी प्रभुरितक्कपाभिः समवदत्

श्वीस्तः शस्त्रत् स्मरणपदवीं गच्छतु स मे॥ ७४॥

श्राम्त्रायः प्राह तत्त्वं हरिमिष्ठ

परमं सर्व्वशितां रसाव्धिं

तिद्ववांशांश्व जीवान् प्रकृति
कवितान् तिद्दमुत्तांश्व भावात्।

हरिनामाविलं छर्चै: गायन् तथा मन्दं मन्दं नटन् नृत्यन् तथा काका काकु खरेण रे रे नगरवासिन् इति श्रेष:। हरिहरीति अचरयुगं वद इति वदन् असी स श्चीसृतु: श्रीगौराङ्गः मे मम श्रुष्ठन् सदा खरणपदवीं खृति-प्रथं गच्छतु आरोहतु। वृत्तं पूर्व्ववत्॥ ७३॥

रहस्यमिति। दयालुः योऽसौ प्रभुः श्रात-क्रपाभिः श्रात-कर्णाभिः
पूर्व्वविद्वां पूर्व्वपिष्डितानां यत् श्रास्त्राणां रहस्यं अपरिचितं श्राप्रकाशिततरिति भावः। तत् दश्रपरिमितं दश्रपरिमाणं प्रेमफलितं प्रेमफलयुक्तं
स्रुतेर्गूढं गुप्तं तत्त्वं समवदत्। जीवान् शिचयामासित्यर्थः। स श्रचीसृतुः
श्राप्तत् सदा मे मम स्रारणपदवीं स्मृतिपषं गच्छतु प्राप्नीतु। वृत्तं पूर्व्ववत् ॥७४॥

अधना समासेन श्रीगारचन्द्रीपिदष्टं तत्त्वं वदित श्रामाय प्राह तत्त्वमिति। तं गारचन्द्रं भजे। यः श्रामायः प्राह तत्त्विमिति वाका न श्रामायस्य
प्रमाणत्वं एवच तदुदितानि नविधानि प्रमेयाणि उपिदश्ति। प्रमेयाणि
यथा। प्रथमं हरिरवैक तत्त्वं दितीयं स हरिः सर्व्वश्तिविश्रिष्टः। हतीयं
स हरिनिखिलं रस-ससुद्रः। चनुष्टं जीवास्तु हरिनिभन्नाश्रकाः। प्रममं

भेदाभेदप्रकाशं सकलमपि हरे: साधनं श्रुडभितां साध्यं यत्प्रीतिमेवित्युपदिश्रति हरी गौरचन्द्रं भजे तं॥ ७५॥ स्ताः सिडो वेदो हरिदयितवेधः प्रश्रतितः प्रमाणं सत्प्राप्तं प्रमितिविषयान् तान्नवविधान्।

जीवानां केचन प्रक्रतिकवित्ताः। षष्ठं जीवानां केचन प्रक्रतिविस्ताः।
सप्तमं चराचर विश्वन्त हरेरचित्य भेदाभेदप्रकाशमानं। षष्टमं श्रुष्ठ भित्तरेव वर्द्धजीवस्य प्रयोजनसाधनं। नवमञ्च भगवत् प्रौतिरेव प्रयोजनस्पं
साध्यतत्त्वं। श्रोकेऽिधान् श्रीकृणचैतन्यीपदिष्टं सम्बन्धाभिधेयप्रयोजनाक्राकं तत्त्वं सूचितं॥ ०५॥

ात्रशादकारा । अस्त्रामिकारिकार

यय तदप्राक्षतदश्रमूलं तत्तं विश्विनष्ट दश्योतः स्ताःसिड इति। अस्य
महती भूतस्य नियसितमेतत् स्रागित्यादि वचनेन वेद एव स्तःसिडप्रमाणं।
तत्र ब्रह्मा देवानां प्रथमः सम्बभ्वेत्यादि मस्डुकवाक्यानुसारेण भगवत् प्रियानुचर ब्रह्मप्रश्रतितः यानि वेदवाक्यानि श्रिष्ट सम्प्रदाये प्राप्तानि तानि एव वेदपदवाच्यानि, नान्यानि कित्यितवचनानि। तानि स्तःसिड वेदवचनानि
प्रत्यचादि प्रमाणसहकारेण नः अस्माकं सम्बन्धे तानि नवविधानि प्रमेयाणि
साधयितः। तथाच श्रीजीवविरिचततत्त्वसन्दर्भः। तत्र पुरुषस्य धमादिदीषचतुष्टयदुष्टलात् सुतरामचिन्त्यालाविकविष्तुस्पर्श्यायीग्यलाच तत्प्रत्यचादीन्यपि सदीषाणि ततस्तानि न प्रमाणानीत्यनादि सिडपुष्क परम्परामु सर्व्वचीकिकालाविकक्रशानिदानलादपाक्षतवचनलच्यो वेद एवास्माकं सर्व्वातीतः

तथा प्रत्यचादिप्रमितिसहितं साधयति नः
न युक्तिस्तर्काच्या प्रविश्वति तथा श्रक्तिरहिता ॥७६॥
हरिस्वे कं तत्त्वं विधिश्रिवसुरेशप्रणमितः
यदेवेदं ब्रह्मोपनिषदुदितं तत्तनुमहः।

सर्वायय सर्वाचिन्याययं सभावं वस्तुविविदिषतां प्रमाणं। तयानुमतं तर्काप्रतिष्ठानादित्यादौ। भिचन्याः खलु ये भावां न तांसर्वेष योजयेदित्यादौ। शास्त्रयोनित्वादित्यादौ। युतेय शब्दम् जलादित्यादौ। ऋग्वेदं सामवेदमायर्व्वणं चतुर्यमितिष्ठासं पुराणं पद्ममं वेदानां वेदिनित्यादि। तदेविमितिष्ठासं पुराणयोर्वेदलं सिखं। ब्रह्मम् भाष्यक्षयं सन्वेवदानसारभूतस्य मृद्जनानादृतस्य श्रीमद्वागवतस्य तु सर्वे-पुराणर्श्वष्ठसं प्रतिषादितं तचैव॥ भतः श्रीक्षणचैतन्यशिच्या स्तः सिखं-वेदवाक्यानि तदर्थनिर्षायकपुराणितिष्ठासवचनानि तथा वेदानुगतप्रत्यचादि-प्राप्तद्वानम् परमार्थनिर्णये प्रमाणिनित्यस्य स्वचीकृतं। वेदविकद्वतकं स्तु श्रीचन्यः विषये न योग्यः अचिन्यः खलु ये भावा न तांसकं न योजयेत्। प्रकृतिभ्यः परं यद्य तदिन्यस्य सचणं। स्त्यापि विचित्वं स्थात् भिक्तत्वाववीधिका। यक्तिस्तु केवन्त्रानेव यदस्या अप्रतिष्ठता। यक्तेनापादितोऽप्यर्थः कुश्लैरन्धं मादिभः। श्रिभ्यक्तत्वर्थः सुश्लैविष्याचित्रयादि शास्त्रवचनात्॥ ७६॥ मादिभः। श्रिभयुक्ततरेरन्थेरन्यथैवीपपयत द्रत्यादि शास्त्रवचनात्॥ ७६॥

स्तः सिडी वेद इति श्लीकेन प्रमाणक्षं प्रथमतत्वं प्रदर्भयम् नविधानि
प्रमियाणि विश्वद्यति नवश्लीकः इरिस्वेकमिति। तत्र इरिमिष्ट प्रमं तत्त्वमादौ दर्शयति। विधि-श्लिक सुरेश-प्रणमिती इरिरेव एकं तत्त्वं। स तु
नवजलदक्तान्तिश्चिद्दयः राधाकान्तः श्लीकृणचन्द्र एव। उपनिषद्दितं
यदब्रह्म द्रदमेव तस्य राधाकान्तस्य तनुमद्वः शङ्ककान्तिः। यस्य मासा सर्व्वमिदं

# परात्मा तस्यांग्रो जगदनुगतो विम्बजनकः सबै राधाकान्तो नवजलदकान्ति सिदुदयः॥ ७७॥

विमाति इति वचनेन, सर्वं खिलदं ब्रह्म इत्यादि वचनेन च तस्य भगवता आषा इदं सर्वम् ब्रह्मालचणं वस्तु विभातीति सिडं भवति। यस्तु जगदनु-गत विश्वजनकः परमाता सीऽपास्य क्रणस्य अंग्र एव। क्रणस्तु भगवान् सर्वामिति सिइ'। भगशव्दार्थस्य ऐश्वर्थस्य समग्रस्य वीर्थस्य यशसः श्रियः। ज्ञानवैराग्ययास व षसां भग इतीङ्गनिति। अतएव युती च। पूर्णमदः पूर्णिमदं पूर्णात् पूर्णमुदचाते। पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवाविशाष्यते॥ श्रीक्षण्यकृषं तु सर्वोइ तचमत्वारलीलाकज़ीलवारिधिः। अतुल मध्रप्रेम-मख्डितप्रियमख्डलः। विजगन्मानसाकर्षी सुरली कलकूजितः। असमा-नीर्ज्वरूप श्री विस्नापित चराचर द्रत्यादि सिद्धान्तवाको न अप्राक्ततस्वरूपस्य भगवतः सर्वोर्द्वसीमा परिचयः। तथाच भगवत् सन्दर्भे। खलु खरूपभूत-भेदविश्रेषमननुसन्धायायत्तस्वरूपमावं तदानीं अवश्रिष्टं भवति तदेव ब्रह्माख्य'। तच विश्रेष्य मात्र'। खरूपश्रितिविशिष्टेन वैकुख्स्थेन श्रीभगवता पृथगिव तवानुभूयते। तदेव निर्विशेषलेन स्पर्शक्पादिर हितस्यापि तस्य भग-वत्प्रभारूपमुत्प्रेच्य तदभिन्नलेन ब्रह्मलं व्यपदिष्टं। ततः स्पर्शरूपादिमाधुरी-धारितया सविशेषस्य साचात् भगवदङ्ग ज्योतिषः सुतरामेव तत्सिध्यति। तथाच परमात्मसन्दर्भे। यद्यपि परमात्मत्वं वैकुछि ऽपि प्रभारपि। तदपि च भगवत्ताङ्गं तत्थादित्थं जगद्गतं वाचं। सर्व्यान्तर्यामिपुरुष एव ब्रह्मेति परमात्मेत्यादौ परमात्मत्वेन निर्दिष्टः। अस्य परमात्मना मायापाधितया पुरुषत्वं तूपचिरतमेव। श्रुतयाप्येनं ग्रुडत्वेनैव वर्णयन्ति। एको देव: सर्वभूतेषु गृदः सर्वयापी सर्वभूतान्तराता। वार्साध्यचः सर्वभूताधि-वासः साचीचेताः केवला निर्गु गय । यथास्याविभावे याग्यता प्राग्वत् भिता-

रेवचे या ( ज्ञानिमश्राभिक्तः ) आविभीवस्तु निधा। विश्वीस्तु नीशि रूपाश्वि पुरुषाच्यान्यथा विदु:। प्रथम: महत: सप्टू हितौयं लख्डसंस्थितं। तृतीयं सर्वभूतस्यं तानि ज्ञाला विमुच्यते। तत्र प्रथमी यथाग्ने: चुद्रा विस्फ् लिङ्गा-व्यचरित स ऐचतेत्याद्युत्तेः। अयमेव सङ्घंण इति महाविश्वरिति च। षय दितीयः पुरुषसत् सप्टासदिवानुप्राविश्रदित्याद्य त्तेः समप्टि जीवान्तर्याभी तेषां ब्रह्माखात्मकानां बहुमेदाइहुभेद:। तृतीयाऽपि पुरुषा हा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वर्षं परिषखजाते। एकस्तयाः खादति पिप्पलान्नमन्धी निरश्रमभिचावशीतीत्याद्युक्तीव्यथ्यन्तर्यामी तेषां भेदाइहभेदा इति ॥ कीऽसी इरिरिति प्रश्नीत्तरे श्रुतिय। स ब्रह्मणा चनति। स ब्रद्रेण विलापयित सीऽनुत्पत्तिरलय एव इरि: पर: परमानन्द द्रति। एकं सन्तं बहुधा दृश्य-मानमिति च। म्यामाच्छवलं प्रपद्ये भवलाच्छामं प्रपद्ये द्रति छान्दीग्य-वचनेन श्रीराधावल्लभस्य मुक्तोपास्यत्वमपि श्रूयते इति। श्रयमत निष्कर्षः। अवयज्ञानात्मकं तत्त्वं विविद्घितां ज्ञानयागेन अतन्निरसनप्रक्रियया निर्व्विशेषब्रह्म एव प्रथमा प्रतीति:। मूचास्यूनानुसन्धानक्पाष्टाङ्ग-यागेन समाधिसाधनप्रक्रियया अवतार्निदानात्मक परमात्मा एव हितीया प्रतीति:। विश्व सित्रायोगेन तहस्तनुग्रहसाधनप्रक्रियया भगवान् एव तृतीया प्रतीतिः। स भगवान् सान्द्रसिद्धानन्दैकरूपः खरूपभूताचिन्य-विचित्रानलश्कियुत्तः। धर्माल एव धर्मिल' निर्भेद एव नानाभेदवत्त्व'। मिर्विशेष एव सविशेषतं परमैश्वर्थ एव परममाध्यवत्वं अक्पित्व एव सक्षित्वं अप्राक्ततत्व एव प्रपञ्च विजयित्वं व्यापकत्व एव मध्यमत्वं सत्य-मेवेत्यादि परस्परविरुद्धानन्त गुणनिधिः। स्यूलमूच्म विलचणस्वप्रकाशाखण्ड-खखरूपभूतब्रद्भपरमात्मात्रयात्मकरूप नित्य श्रीवियइविश्रिष्टाः। खानुरूप-सद्प्रमात्वाविर्मावलच्य श्रीसुश्रीभितवामांशः। खद्रपश्रितिविलासलच्याद्भुत-गुचनीनादिमयः परमपुरुषः। मायिकब्रह्माग्डातीतविग्रद्वचिन्प्रयनिनधाम-

#### पराख्यायाः श्रतोरप्रथगिष स खे मि हमिन स्थितो जीवाख्यांस्वामिचदिभिह्नितां तां विपदिकां।

श्विराजमानि।ऽपि लीलया खरूपमित्तविन वैकु एडियमित च्छित्र प्रापि च न क्षाति खेन भामा खपरिकरेण भक्तानुग्रहतत्परः सन्नाविभैवति क्षीड़ित च। क्षणस्तु भगवान् खयं, कृणे परमपुरुष द्रत्यादिना कृणधाम, कृण्यूप, कृण्युप्तिकर, कृण्युलीलादि सर्व्यं भविन्य चिन्मयव्यापारिविभेषः। चित्कणतात् कृष्टीय जीवे।ऽपि तद्रष्टुं तक्षीला प्रवेष्टुं मक्ती भवति तदनुग्रहात्। कृण्युत्तिकास्ति प्राकृतवृद्ध्या तदनाहत्य जड्व्यतिरेकगुडिसंजातब्रह्मतत्त्वं, जड्मिवष्टांभ्रक्षपपरमात्मतत्त्वं जड्मितित्वादिकच बहुमानयन् तक्तन्यत्वादिषु परिधमित्त यावत् पूर्वमुक्ततिवलीन भाषुनिक सत्सङ्गवलीन च विग्रह्मक्ष्यभजनाधिकारं न लभन्ते॥ ७०॥

श्रीहरे: सर्वशिक्तवं दर्शयित पराख्याया इति। स भगवान् क्रणचन्द्रः। स्वस्य पराख्यश्रकोरप्रथगि। श्रिक्तशिक्तमतोरभेद इति न्यायात्
श्रिक्ततो न पृथक्। स्वीय अभेद अखण्ड मिह्मिनि स्थितोपि। तामिकां
चिदचित् जीविक्तयाभेदेन विपिदिकां श्रिक्तं तत्त्विषये स्वतन्त्रेच्छतया
प्रेरचपरः स्वयं स्वेच्छामयः परमपुरुषः तत्तच्छिक्तं विकारास्पृष्टः सन् विजयते। श्रिक्तशिक्तमतोर्मेध्ये कस्य प्राधान्यमिति संश्रयीऽच विद्यते जङ्घियां।
जङ्बुद्धयस्तु श्रक्तेः प्राधान्यं स्थापयन्ति श्रिक्तां विना श्रिक्तमत् वस्तुनः प्रतीतिनांसीति वादमावीद्वावनया। श्रिक्तस्तु धर्म्यविश्रिषः। श्रिक्तमत्त्वस्रेच्छां
विना श्रिक्तित्रया न सिध्यति। स ऐचत स इमान् अस्त्रजत इति श्रुतेः।
मयाध्यवेष प्रकृतिः स्यते सचराचरिमिति स्पृतेषः। जीकिऽपि वस्तृश्रक्तिः
सर्ववेव वर्तते। अविचालिता सा तु जङ्वत् क्रियाद्वीना। चलिकृयायां
प्रसृत्वत्रवैतन्यं वस्तु एव कार्णं। श्रक्तेरिच्छाशिकारस्वीतिवचनं निर्श्वक

खतन्तेच्छः श्रिक्तं सकलविषये प्रेरयति यो विकाराद्यैः शून्यः परमपुरुषोऽसौ विजयते॥ ७८॥

धागाङ्ग्बरमातं। इच्छा तु श्रातावत् श्रातामचैतन्यवस्तुनी धर्मान्तरमिति श्रीयं। अतस्रीतन्यांक्षाक काणास्तु खतन्त्रेच्छद्रति वाक्यप्रयोगः सार्थकः। श्रुती पराश्वित्रवर्णिते। न तस्र कार्ये करणच विद्यते न तत् समञ्राभ्य धिक य दश्यते। परास्य शक्तिर्व्विविधेव यूयते स्वाभाविकी ज्ञानवल क्रियाचेति। ततैव चित्पदिका वर्ष्यते। ते ध्यानयोगानुगता अपम्यन् देवात्ममक्ति खगुणैर्निगृद्रां। यः कारणानि निखिलानि तानि कालासयुक्तान्यधितिष्ट-त्येक इति। तत्रच जीवपदिका वर्ण्यते। अजामेकां लोहितक्षण युक्तां वहीं: प्रजा: सजमानां खद्पां। अजीस्त्रेकी जुषमानीनुत्रिते जहात्येनां भुक्त भोगामजीन्य द्रति। तत्र चाचित्पदिका वर्ण्यते। क्न्हांसि यज्ञाः क्रतवी व्रतानि भूतं भव्यं यच वेदावदन्ति। यस्मान् मायी खनते विश्व-मितत् तिखांयान्यो मायया सिन्नब्द इति। भगवत्सन्दर्भे। शक्तिय सा विधा। अन्तरङ्गा तटस्था विहरङ्गा च। तवान्तरङ्गया खरूप श्रत्था-ख्यया पूर्णेनैव खरूपेण वैकुण्हादिखरूपवैभवरूपेण चावतिष्ठते। तटस्यया रशिस्थानीयचिदेवात्मग्रं जीवरूपेण। वहिरङ्ग्या मायाख्यया प्रतिच्छवि-गतवर्णशाबल्यस्थानीय तदीय विस्दिङ्वेभवजङ्गत्मप्रधानक्षेप च। इति एकमावतत्त्वस्य चतुर्द्वातं। तदेवं सर्व्वाभिमिलिता चिदचिक्तिभंगवान। स च भगवान् विकाराद्यै: श्र्यः परमपुरुष एव, यथा भागवते। यस्मिन् विरुद्रगतयो ह्यानिशं पतन्ति विद्यादयोर्विविधशक्तय आनुपूर्व्या। तद्रद्ध-विश्वभवमेकमनन्तमाद्यमानन्दमात्रमविकारमहं प्रपद्ये द्वति॥ ७८॥

#### तथा त्रीसन्धिन्या क्रतविश्रदतद्वामनिचयी रसान्धोधी मग्नी व्रजरसविलासी विजयते॥ ७८॥

प्रधानं चेदाधारण्यति:। सम्बदंशप्रधानमात्मविद्या। ज्ञादिनी सारांश-प्रधानं गुद्धविद्या। युगपच्छित्तिचयप्रधानं सूर्त्तः। अवाधारश्रत्या भगव-द्वामप्रकाशते। अय मूर्त्या परतत्त्वात्मकः श्रीवियष्टः प्रकाशते। एवभूता-नन्त ब्रत्तिका या खरूपश्रातः सा त्विष्ठ भगवडामांश्रवित्तिनी सूर्त्तिमती लच्मी-रेव। तत्त्वसन्दर्भे। ननु माया खलुश्रक्तिः। श्रक्तिय कार्यचमत्वं तज्ञ भर्माविशेष:। तस्य कथं लक्जादिकं। उच्यते। एवं सत्यपि तासां शक्ति-नामिधिष्ठाष्टदेव्यः ग्रूयन्ते। यथा तेनीपनिषदि महेन्द्रमाययोः सम्बादः। रसविचार: श्रीभित्तरसास्तिस्थी। विभावैरनुभावैश्व सालिकैर्व्यभिचारिभि:। खाद्यलं इदिभक्तानामानीता श्रवणादिभि:। एषा क्रणरित: स्थायी भावी भित्त रसी भवेत्। तव ज्ञेया विभावास्तु रत्यास्वादन इतवः। ते विधालम्बना एके तथैवी दीपना परे॥ क्रणाय क्रणाभक्ताय वधैरालम्बना मताः। रत्यादिर्विषयत्वे न तथाधारतयापि च। उद्दीपनास्तु ते प्रीक्ता भावसुद्दीपयन्तिये। ते तु श्रीक्षणचन्द्रस्य गुणायेष्टाः प्रसाधनं। श्रनु-भावास्तु चित्तस्य भावानामवबीधकाः। ते विद्विकियाप्रायाः प्रीका चङ्गाखराख्यया। वृत्यं विलुठितं गीतं क्रीशनं तनुमीटनं। हुद्वारी जुमानं श्वासभूमालीकानपेचिता। लालासावीऽदृष्टासय घूर्णा हिका दयीऽपि च। क्रणसम्बन्धिभः साचात् किञ्चिषा व्यवधानतः। भावैश्वित्तिमहाक्रान्तं सलमित्य चिते बुधै:। सलादसात् समुत्पन्ना ये भावासे तु सालिकाः। चित्तं सलीभवत् प्राणे न्यस्यत्यात्मानमुद्गटं। प्राच्यस्तु विक्रियां गच्छन्देहं विचीभयत्यमं। तदा सम्भादयी भावा भक्तदे हे भवन्यमी॥ ते सम्भ खेद-रोमाचाः खरभेदीऽय वेपयः। वैवर्ण मत्रुप्रलय द्रत्यष्टी सात्विकाः

# स्मु लिङ्गा ऋद्वाग्नेरिव चिदणवो जीवनिचया हरे: सूर्यस्यैवाष्ट्रयगपितु तद्भे दिवषया:।

स्मृताः। अधीचाने चयस्त्रंशज्ञावा ये व्यभिचारिणः। विशेषेणाभिमुख्येन चरन्ति स्थायिनं प्रति। वागङ्ग सत्तम्या ये ज्ञेयासे व्यभिचारिणः। सञ्चारयन्ति भावस्य गतिं सञ्चारिगोषि ते। उन्मज्जन्ति निमज्जन्ति स्थायिन्य मृतवारिधी। उर्मिवहर्षयन्येनं यान्ति तदूपताञ्चते। निर्वेदीऽय विषाद-दैन्धं म्लानि श्रमी च मदगर्वी। श्रद्धानासावेगाचन्यादापस्रती तथा व्याधि:। मीइमृतिरालस जाडां व्रीड़ाविहत्या च। स्मृतिरय-वितर्क-चिनामित-भृतयी-हर्ष-उत्सुकत्व । श्रीय्यामर्षाम्यायापवाश्चेव निद्रा च। सुप्तिवीध द्रती में भावा व्यभिचारिणः समाख्याताः॥ अय स्थायीभावः। अविक्डान् विरुद्धांश्व भावान् यो वश्रतां नयन्। सुराजेव विराजेत संस्थायीभाव उचते। खायीभावीऽच स प्रीतः श्रीक्षणविषया रतिः। परमानन्द तादाक्याद्रत्यादेरस्य वस्तुतः॥ रहस्य स्वप्रकाशत्वमखण्डतम् सिध्यति। तथाप्य ज्वल नीलमणी। स्याइदेयं रति: प्रेम्णा प्रीयन् से इ: क्रमादयं। स्थान्मानः प्रगयी रागीऽनुसागी भाव द्रत्यपि॥ बीजिमचुः स च रसः सगुड़ः खगड एव सः। स शक्तं रा सिता सा च सा यथा स्थात् सितीत्पला॥ एतेन रससमुद्रस्य क्रणस्य रसलीला सङ्गेतन वर्णिता। रसी वैस इति शुत्य तथा क्रण एव परम रसः॥ स तु नित्यमखण्डले पि रसक्पेण विचिव लीला-पर:। प्रकटाप्रकटभेदेन लीलापि विविधा। अप्रकटलीलायाः नित्यवर्त्त-मानले न भूतभविष्यविभागः कालातीतत्वात्तस्याः। प्रकटलीलावर्णनं तु क्रतिसाध्यं। तदपि अतललादपारलादाप्तीऽसी दुर्विगाइतां! सृष्ट: परं तटस्थे न रसाध्यिमें धुरी यथा। एतत् सर्वं भक्तिपूतचेतसावेदितव्यं न तु युक्तिविचारेष ॥ ७८ ॥

अगवत्ततं समालीचाधुना तिहिभिन्नांश्रद्पं जीवस्वरूपं लचयित।

# वये साया यस्य प्रक्रातिपतिरविखर इह सजीवोसुत्तोऽपि प्रक्रातिवययोग्यः स्वगुणतः ॥ ८०॥

स्पृत्तिङ्गा ऋडाग्नेदिति। सूर्यस्थानीयस्य इदेः किरगपरमागव एव जीव-समूहा:। ते तु चहुहाउने: समुद्वाग्ने: स्म लिङ्गा द्रव। अस्व ग्रत्वाचे च हरे: सकाम्मत् नित्य पृथक्। तटस्य मित्रालो दिप भगवत अष्ट्रमक् मित्र शक्तिमतीरभेद इति न्यायात्। इरिरेव ईश्वरः प्रकृतिपतिः मायाधीशः। माया तु तस्य विधिकरौति हरे: प्रभुता। जीवस्तु खुभावतः नित्यं बहु मुक्तावस्था भेदेऽपि मायावश्रयोग्यः इति जीवेश्वरयोः भेदो विचारितः। युत्यः। यथाग्रे: चुद्रा विस्तु लिङ्गा व्य चरन्ति एवमेवासादात्वनः सर्व्वासि भूतानि व्युचरन्ति। तस्य वा एतस्य पुरुषस्य हे एव स्थाने भवत इद्ञ परलोकस्थानञ्च सन्यं तृतीयं खं स्थानं। तिखन् सन्ये स्थाने तिष्ठजेते उभे स्थाने पर्यतीद्ञ परलोकस्थान्छ। तदाया महामस उभे कूलेऽनु-सञ्चरति पूर्वेञ्च पर्द्येव सेवायं पुरुष एतावुभावनावनुसञ्चरति खप्नानञ्च बुद्धालचा। श्रीगीतोपनिषद्दाक्यानि। भूमिरापीऽनलो वायुः खं मनीविद्धिरेव च। अहङार इतीयं में भिन्ना प्रकृतिरप्टधा। अपरेयमितस्वन्यां प्रकृतिं विडि मे परां। जीवसूतां महाबाही ययेदं धार्यते जगत्। एतद्योनीनि भूतानि सर्वाणीत्य पंचारय। आई क्रत्सस्य जगतः प्रभवः प्रस्वयस्या॥ तत्त्वसन्दर्भे। यहाँव यदेवां चिद्र्पं ब्रह्ममायात्रयतावितां विद्यामयं तहाँव तन्याया विषयतापन्न मविद्यापरिभूतं चेत्ययुक्तमिति। जीवेश्वरविभागी-ऽवगतः। ततस् सद्धपसामर्थावेलचाखेन तत्द्वितीवं मिथ्री विलचगासद्धप-मेव दृष्टमित्यागतं। नचीपाधि तारतस्यमयपरिच्छेदप्रतिविम्बलादि व्यव-स्थया तयीर्विभागः स्थात्। तच यदा पाधरनाविद्यकत्वेन वास्तवत्व तद्यं-विषयस तस परिच्छेद विषयतास्थवः। निर्मान्यक्ष व्यापकस निर्वयवस

प्रतिविम्बलायोगीऽपि छपाधिसम्बन्धाभावात् विम्बप्रतिविम्बभेदाभावात् दृश्यताभावाच। उपाधिपरिच्छिन्नाकाश्रस्य च्योतिरंश्रस्य प्रतिविम्बो द्रस्रते नलाकाशस्य। दृश्यलाभावादेव। तथा वास्तवपरिच्छेदादी सति सामान्याधिकरण्य ज्ञानमावेण तत्त्यागय भवेत्। तत्पदार्थप्रभावस्तव कारणमिति चेदस्माकमेव मतं सम्मतं। तटस्थया रिप्सस्थानीय चिदेकात्म-गुड्जीवरूपेणावितष्ठते। परमात्मसन्दर्भे। एकस्य पुरुषस्व नानात्मसप-पाद्य तस्य प्नरंशाविवियन्ते। तत्र दिविधा श्रंशाः स्वांशा विभिन्नांशाश्च विभिन्नांशास्तरस्थभक्तात्मका जीवा इति। खांशास्तु गुणलीलाद्यवतार-भेदेन विविधा:। अन्यच च। अय परमाक्षपरिकरेषु जीवसस्य तटस्य लचणं। प्रीतिसन्दर्भे च। तदेवं तस्य रिक्सपरमाण्यानीयांशवे सिद्धे तदत् सर्वसामिप दशायां कर्नु तभीनृतादि खरूपधर्मा अपि सिध्यन्ति। तद्देव च परमेश्वरश्रात्रानुग्रहेणैव ते कार्यचमा भवन्ति। तच प्रक्रतिविकार-सयकर् वादिकं तदीय मायाश्रित्तमयानुग्रहेण। अतएव तत्सम्बन्धात् संसार:। खरूपप्रक्रिसम्बन्धान्यायान्तर्दाने संसारनाष्ट्रः। पाद्योत्तरे जीव-खरूपव्याख्या। ज्ञानाश्रयो ज्ञानगुणश्रेतनः प्रक्रतेः परः। न जाती निर्व्धि-कार्य एकद्रपस्तद्रपभाक्। अगुर्नित्यो व्याप्तिश्रीलियदानन्दात्मकस्या। षष्ट्रमर्थीव्ययः चेनी भित्रकृपः सनातनः। श्रदाद्योऽच्छेय श्रक्के य श्रश्रीष्यो-**उचर एव च।** एवमादिगुणैर्युक्तः श्रेषभूतः परस्यवै। मकारेणोच्यते जीवः चेचन्न: परवान् सदा। दासभूती इरेरेव नान्यस्यैव कदाचनिति। तथा-न्यत्र । अग्रमात्रीऽप्ययं जीवः खदेषं व्याप्य तिष्ठति । यथाव्याप्य श्ररीराणि इरिचन्दन विप्रष:। श्वेताश्वतरे। बालाग्रश्यतभागस्य श्रतधा कल्पितस्य च। भागी जीवः सविज्ञेयः स चानन्याय कल्पाते। अन्यव श्रुतौ। एष हि द्रष्टा खुष्टा श्रीता रसयिता त्राता मन्ता बीदा कर्त्ता विज्ञानात्मा पुरुष इति। नीवखरूपय यूयते। यो विज्ञानेन तिष्ठन्निति। सुखमद्दमखासं न किञ्चि

# सक्पार्थेहीनान् निजसुखपरान् कषणविमुखान् हरिमाया दण्ड्यान् गुणनिगड्जालैः कलयति।

दवेदिषमिति। अन जीवकर्तृ ल'तु परेशाधीनं तस्मात् जीवः प्रयोज्यक्तां परेशस्तु हेतुकत्तां इति भाष्यक्रन्मतं। जीवस्य बडावस्थायां दीर्ब्बद्धात् तस्य मायापरिभूतलं। मुक्तावस्थायामपि खगुषतः अणुस्वभावतः तद्दोर्ब्बद्धां स्थादेव तथापि तदवस्थायां स्वरूपशक्तिवित्तास अगुगहत अणोरपि जीवस्य तत्त्वकितः विशेषवत्तात् न मायादौरात्मासम्भवः। तस्मात् जीवानां तदवस्थायां अपन-रावित्तं लख्या सम्पत्ति भवति। भक्तिवत्रस्वितानां कर्मश्चानात्रितानानु तदवस्थायामपि पतनशङ्का रचकाभावात्॥ ५०॥

तदिवमनना एव जीवाख्यास्टर्याः शक्तयः। तत्र तासां वर्गेद्यं। एकी वर्गीऽनादितः एव भगवद्रमुखः। अन्यस्वनादित एव भगवत्पराद्युखः समान्वतस्त्रीयज्ञानमावाक्तदीय ज्ञानाभावाद्य। तत्र प्रथमीऽन्तरङ्गाशिक्तिविलासानु-ग्रहीत नित्यभगवत्परिकर्षः। अपरस्तु तत्पराद्युखत्वदीषेण सम्बद्धिद्रया मायया परिभूतः संसारी द्रति सिंद्धान्तवाक्ये न बद्धमुक्तमेदिन जीवीऽपि दिविधः। तत्र प्रकृतिकविलतस्य जीवस्य बद्धस्त्रच्यां वदित स्वद्धपार्थेदिति। स्वद्धपार्थः सद्धप्रज्ञानं स्वीय चिदिकस्वद्धप्रज्ञानं तद्रहितान् सद्धप्रज्ञानग्रन्थाद्विल्ययः। निजसुखपरान् हरिभजन सुखं परित्यन्थनिजेन्द्रियसुखमानानुसन्धानपरान् कामिनः। क्रणविसुखान् कृष्ण एव सम सर्वस्य द्रति ज्ञानं विस्तृत्य जडसुख-भीगवाञ्चापरान्, अतएव दर्ख्यान् दख्योग्यान् जीवान्। हरेमायाशिकः स्वीय सत्वादिगुणिनगड्जालेः कलयित भावयित बन्नाति दत्यर्थः। पुनयः स्वृतं भूतमयं। लिङ्गः मनीबुद्धाइङ्गारमयं आवर्षः। तेन तान् आव-रयति। क्रिशिनकरैः क्रिशास्तु पाप पापवीजाविद्यामेदेन विविद्याः। कर्मा-रयति। क्रिशिनकरैः क्रिशास्तु पाप पापवीजाविद्यामेदेन विविद्याः। कर्मा-रयति। क्रिशिनकरैः क्रिशास्तु पाप पापवीजाविद्यामेदेन विविद्याः। कर्मा-

# तथा खूबैर्बिङ्गिदिवधवरणैः क्षे शनिकरै । भीचाकमीलानैर्नियति पतितान् स्वर्गनिरयौ॥ ५१॥

जड़मदृष्टादि शब्द व्यपदेश्यमनादिविनाशि च भवति। कर्मालानैः कर्म एव बालानं बत्धनसम्म सः। मायातु तान् पतितान् वहजीवान् स्वर्गनिरयौ स्वर्गनरकी नयति प्रापयति। मायाच विच्चित्राभितिः। तत स्रुतयः। तिसंयान्यो मायया सन्निर्द्धः। मायान्तु प्रकृतिं विद्यान्यायिनन्तु महेयरं। भगवत्सन्दर्भे। यदापीयं विहरङ्गा तथाप्यसास्तरस्यम्तिसयमपि जीवमाव-रितुं सामर्थमसीति। तयेति तारतस्येन तत्क्रतावरणस्य ब्रह्मादिस्यावरा-न्तेषु लघुगुक्भावेन वर्तत इति । परमास्नेत्यत्र नामाभित्रताजनित्यमहानाय संयहन्नीकाः। सायास्यादन्तरङ्गायां वहिरङ्गा च सा स्मृता। प्रधानेऽपि कचित् दृष्टा तहत्तिमीहिनी च सा। आदो चये स्थात् प्रक्रतिशिक्कतिस्वना-रिक्सिना। गुद्ध जीवेऽपि ते दृष्टे तथेभन्नानवीर्थयोः। चिन्मायाभिता-इस्योस्त विद्याशिक्तिक्दीर्थते। चिच्छिति इत्तौ मायायां योगमाया समा-स्ता। प्रधानाच्याक्रताच्यक्तं चैगुखे प्रक्रती परं। न सायायां न चिच्छतावित्याद्यू हां विवेकिभि:॥ तत्त्वसन्दर्भे। मायाया जीवमोइन-कर्त्त भगवतस्तु तवीदासीनलं मतं वच्यते च विलज्जमानया यस स्थातु-मीचापथेऽसुया। विमीहिता विकथ्यने ममाहमिति दुर्डियः। अन विखन्नमानयत्यनेन द्रद्मायाति। तस्या जीवसमीइनं कर्म श्रीभगवते न रीचते इति यदापि सा खयं जानाति तथापि भयं डितीयाभिनिवेशतः खादीशादपेतस्यति दिशा जीवानामनादि भगवदत्तानमयवैसुख्यमसइ-माना खरूपास्क्रणमन्यरूपावेशच करोति। श्रीभगवांचानादित एव भकायां प्रपञ्चाधिकारिण्यां तस्यां दाचिण्यं लिङ्कतुं न शकीति। तथा

# यदा भामं भामं हरिरसगलद्वैषावजनं कदाचित्संपथ्यन् तदनुगमने स्याद्वचियुतः।

तहयेनापि जीवानां खसामुख्यं वाञ्छनुपदिश्वति । दैवीह्येषा गुणमयी मम माया दुरत्यया । मानेव ये प्रपद्मने मायामितां तरन्ति ते ॥ सतां प्रसङ्गा-न्यमवीर्थ्य सम्बद्धो भवन्ति हृत्वर्ण रसायनाः कथाः । तज्जीषणादाश्चपवर्ग-वर्त्मनि श्रह्वारतिर्भित्तरनुक्रमिष्यति ॥ गीविन्दभाष्ये । प्रकृतिः सत्तादिनुष्य साम्यावस्था तमीमयादि श्रव्दवाच्या तदीचणावाप्तसामर्थ्यादिचित्र जगज्जननी । कालस्तु भूतभविष्यदर्भमान युगपचिरचिप्रादि व्यवहारहेतुः चणादि परा-ह्यान्यक्रवत्परिवर्णमानाः प्रखयसर्गनिमित्तभूतो जङ्द्रव्यविश्वेष द्रति ॥ प्रः ॥ भगवद्वतिभावात् प्रकृतिसुक्तानां जीवानां खद्भपं विवच्या बद्धजीवानां खखद्भपनाभप्रकियामाह यदा सामं साममिति । यदा यिद्यन् काले कर्म-

मगवडीक्रभावात् प्रक्रीतमुक्तानां जीवानां खरूपं विवचयां वह्नजीवानां खरूपं विवचयां वह्नजीवानां खरूपं विवचयां वह्नजीवानां खरूपं प्रविद्यामाह यदा थामं थामिनित । यदा यिक्षान् काले कर्म-मार्गाश्चित नानायीनिभमणसमये कदाचित् सिचतमळ्युनुखिसुक्रतिवलेन मायावह जीवस्य हरिभिक्तिरसगिलतं चित्तं यस्य स एवन्थूतं वैण्यव जनं संपग्धन् तदनुगमने तद्वरिचानुकरणे विच्नांयते तदा तदनुकरण वृप कृणान्वित्तः स्थात् । कृण्यनामायनुश्चीलनं स्थादित्यर्थः । माया दूषितदश्चां क्रमेण त्यजित । स्वीय चित् सव्यप प्राप्तिव्य मुक्तिं लच्चा विमलरसभीगं प्रेमभक्त्याखादं स लभते ॥ श्रुति वचनानि । समाने वच्चे पुरुषो निमग्नीऽनीश्चया श्रीचित मुद्यमानः । जुष्टं यदा प्रखत्यचनीश्चमस्य महिमानिति वीतश्चीकः ॥ एवमेवेषः सम्प्रसादीऽस्थाच्छरीरात् समुत्याय परं च्यीतिकृपसम्पद्य स्वेन कृपेणाभिनिणयति । स उत्तमः पुरुषः । स तच पर्योति जचन् क्रीडन् रममाणः । सुक्तानां लच्चानि । श्वाकाऽपहतपाप्मा विजरी विद्यत्युविश्वीको विजिचत्सीऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्खः सीऽन्वेष्ट्यः ॥ तच

तदा क्रणाहच्या त्यजित यनकैर्मायिकदयां स्वरूपं विभाणो विमलरसभीगं स कुरुते ॥ ८२॥ इरे: यक्ते: सर्वं चिदचिदखिलं स्यात्परिणति: विवर्त्तं नो सत्यं युतिमितिविरुद्धं किलमलं।

श्रीभागवत वचनानि । भवापवर्गी भमती यदा भवेत् जनस्य तहाँ च्युत सत् समागमः । सत्सङ्गमी यि तदेव सद्गती परावरेशे लिय जायते मितः ॥ एषा गितरेव दुर्क्षभा । रजीभिः सम संख्याताः पार्थिवैरिष्टजन्तवः । तेषां यै केचनेष्ठने श्रेयो वै मनुजादयः । प्रायी सुमुच्चवस्तेषां केचनेव दिजीन्तम । सुमुच्च्यां सुष्ठसेषु कियानु चेत सिध्यति । सुक्तानामपि सिडानां भारायण परायणः । सुदुर्वभः प्रशानात्मा कीटिष्यपि मधासुने । स्व भाव्ये च । बलवता सत्सङ्गेन कषाय पाके विद्या भवतीत्याष्ट्र, श्रपि स्मर्थते । पिवन्ति ये भगवत श्रात्मनः सतां कथाद्यतं श्रवणप्रदेषु सन्भृतं । पुनन्ति ते विषय विद्विताशयं वजन्ति तचरणसरीवद्यान्तिक्तित्यादि भागवतवचनात् । श्रीभिक्तिरसाद्यतस्थी । श्रादौ श्रद्धा ततः साधुसङ्गीय भजनिक्तया । तती-प्रश्वे निवृत्तिः स्प्रात्तती निष्ठा क्विस्तः । श्र्यासिक्तती भावसतः प्रेमान्थ्यद्वित । साधकानामयं प्रेमः प्रादुर्भावे भवेत् क्रमः ॥ पर ॥

मायावादप्रतिषेधिन सर्व्वं चिद्वित् जगत् श्रीहरेरचिन्य युगपत् भेदा-भेदप्रकाशं शिचयति हरेरिति। सर्व्वं चिद्वित् श्रिखं जगत् भगवच्छते: परिणितः परिणाम एव। यस्तु ब्रह्मविवर्त्तवादः स न सत्यं। स्वैव श्रव्द-प्रमाणविष्यवत्वित्वमलिमितिश्चें। सर्व्वं चिद्वित् श्रिखलं जगत् भगवत् श्रतोरचिन्य युगपत् भेदाभेदावेव। इदमेव सुनिर्मल वेदप्रमाणसिद्धं तत्त्वं। एतेन नित्यविषये पर ब्रह्मणि नित्य लच्चणः प्रेमैव सिष्यति। विवर्त्तं चिन्त-

#### हरेभेंदाभेदी श्वितिविहिततत्त्वं सुविमलं ततः प्रेमः सिद्धिभविति नितरां नित्यविषये॥ ५३॥

नादौ प्रेमः अनित्यत्वात् तत्सिद्धिनं भवतीति सैचेपसिद्धानः। अति:। र्श्वणायामिदं सर्वं यत्किच नगत्यां नगत्। गीतीपनिषदि च। मया ततिमदं सर्वं जगदव्यक्तमूर्त्तिना। मत्स्यानि सर्वभूतानि न चाहं तेष्वव-स्थितः। न च मत्स्थानि भूतानि पास ने योगमैश्वरं। भूतसन्न च भूतस्थी ममात्मा भूतभावनः ॥ भागवते च । अइमेवासमेवाग्रे नान्यत् यत् सदसत् परं। पश्चादहं यदेतच योऽविशिष्येत सोऽसाग्रहं। च्हतेऽधं यत् प्रतीयेत न प्रतीयेत चात्मिन। तिंदद्यादात्मनी मायां यथा भासी यथातमः। महान्तिभूतानि भूतेषूचावचेष्वन् । प्रविष्ठान्यप्रविष्ठानि तथा तेषु न तेष्वद्धं॥ परमात्मसन्दर्भे। प्रादेशिकस्याप्यमेदींपादेदीं इकस्यापि ति विवचणाज् च्योत्सा प्रभा यथा तत् प्रकाशविसार:। तथा ब्रह्मणः शक्तिक्रतविसार द्रदमखिलं जगदिति। विचित्र शक्तिः पुरुषः पुराणी न चान्येषां शक्तयसादृशः स्यः द्रत्यादिकं श्वेताश्वतरोपनिषदादौ। आत्मेश्वरीऽतर्का सम्मातिरित्यादिकं श्रीभागवतादिषु। श्रास्मिन चैवं विचित्राश्च हीति ब्रह्मसूत्रे। तत्र हैता-न्ययाऽनुपपत्थापि ब्रह्मस्यज्ञानादिकं कल्पयितुं न प्रकाते असम्भवादेव। ब्रह्मण्यचिन्य प्रित्तसद्भावस्य युत्तिलभ्यतात् श्रुतत्वाच दैतान्ययानुपपत्तिय दूरे गता। ततशाचिन्य श्रातिरेव दे तीपपत्ती कारणं पर्थवसाति। तस्मा-विविकारादि खभावेन सतीऽपि परमात्मनीऽचिन्त्यशक्त्यादिना परिणामा-दिकं भवति। चिन्तामख्ययसान्तादीनां सर्वार्थप्रसवलीइचालनादिवत। तदेतदङ्गीक्षतं श्रीवादरायगेन श्रुतेश्व शब्दमूललादिति। ततसस्य तादृश-श्रातित्वात् प्राक्ततवन्यायाश्रव्दश्चेन्द्रजालविद्यावाचित्वमपि न युत्तं। किन्तु

### श्रुतिः क्षणाख्यानं सारणनितपूजाविधिगणा स्तथा दास्यं सस्यं परिचरणमप्यात्मददनं।

मीयते विचिनं निमींयतेऽनयति विचिनार्थकरमिताचित्वमेव। तसात् परमात्ममित्रपरिणाम एव मास्त्रसिद्धान्तः। तन चापरिणतस्य व सती-ऽचित्यया म्रत्या परिणाम द्रत्यसौ सन्मानतावमासमानस्वरूपव्यूहरूप द्रव्याख्य मित्ररूपेणैव परिणमते न तु खरूपेनित गस्यते यथैव चिन्तामिषः॥ कचि-दस्य ब्रह्मीपादानत्वं कचित् प्रधानीपादानत्वं यूयते। तत्र सा मायाख्या परिणामम्बित्य दिविधा वर्ष्यते। निमित्तांभी माया छपादानांभः प्रधान-मिति। तन केवला मित्रिनित्तं। तदव्यूहमयी त्पादानिति विवेकः। यत्यव श्रुताविप विद्यानं चाविज्ञानन्नेति कस्यचिद्दिमागस्याचेतनतां श्रूयते॥ पर्शा

एतावत् सन्बन्धज्ञानमालीचाभिषेय तत्तं वदित । श्रिमधेयं भगवद्दे मुख्यविरीधन्यायात् वसाम् ख्यमेव । तच्च तदुपासनलचणं भिक्तरेवाभिषेयं वस्तु ।
धन्याभिलाषिताग्र्न्यं श्चानकर्माय्यनावतं । धानुक्छोन क्षणानुशीलनं भिक्त६त्तमा इति लच्चोन ग्रद्धा भिक्तिं चिता श्री ६पेण । क्षेत्रश्ची ग्रभदा नीचलघुताकत् सुदुर्लभा । सान्दानन्दिविश्वात्मा श्रीक्षणाकर्षणी च सा । ध्यती
वच्यमानायास्त्रिधा भक्तेरनुक्तमात् । दिशः षष्ट्भिः पदैरेतन्माद्यास्त्रां परिकौत्तितिमिति तन्माद्यास्त्रां स्चितं तेनैव । यस्य दिसान् तदङ्गानि विविधन्ते
ध्रुतिरिति । श्रुतिरित्यादि नवाङ्गानि यः साध्यति स विमलरसभावं
लभते । तच साधनभक्तेर्लचणं क्रियते ६पेण । क्रितिसाध्या भवेत् साध्यभावा सा साधनाभिधा । नित्यसिद्धस्य भावस्य प्राकट्यं दृदि साध्यता ॥
तत् साधनमिप दिविधं वैधीभिक्तिसाधनं रागानुगाभिक्त साधनः साधु

### नवाङ्गानि श्रद्धा-पवितद्धदयः साधयिति वा व्रजे सेवालुब्धी विमलरसभावं स लभते॥ ५४॥

शास्त्रवाक्ये यहा मूलं यत् साधनं तत् वैधी संतिसाधनं। यत रागानवाप्तत्वात् प्रवृत्तिक्पजायते। शासनेनैव शास्त्रस्य सा वैधीभितिक्चते इति वैधीभिति-ल्चणं श्रीहरिभितिरसामृत सिम्धी दृष्यते। सा श्रद्वातु त्रानुकूल्यस्य सङ्ख्यः प्रातिकुखस्य वर्ज्ञनं। रिचिष्यतीति विश्वासी गीपृत्वे वरणं तथा। श्रात्मनिचेष कार्पे खड्विधा शर्चागतिरिति लच्चणेन लच्चिता। व्रजनमेवालीभ मुलं यत् साघनं तदेव रागानुगा भित्तसाधनं। श्रेषीत्तमेव प्रवलं भटिति फलपदं च। ज्ञानकामीदीनां नाभिधेयत्वं सुत्तिभुत्तिपालसाधकत्वात् प्रेमसाधनायीग्य-लाच। श्रातमा वा अरे द्रष्टयः श्रीतयी निदिध्यासितव्य द्रत्यादि वेदवचन-प्रमाणानि वहवः सन्ति। कर्मज्ञानादीनां न साचादिभिधेयत्वं। श्रुती मायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मध्या न बहुना खुतेन। यमैवेषव्युते तेन लभ्यसस्येष चात्मा व्रग्रते तनुं खां। भागवते। तथापि ते देव पदाम्बुजहय-प्रसादलिशानुग्रहोत एवहि। जानाति तत्त्वं भगवन्महिस्नी न चान्य एकीपि चिरं विचिन्वन्। अतः सुक्ततिबलेन साध्सङ्ग लाभानन्तरं या शरणा-यत्ति लचणा श्रद्धा उदयति तया श्रवणं कीर्तनं विणीः सारणं पादसेवने। अर्चनं वन्दनं दास्यं सस्यमात्मनिवेदनं द्रति भन्नेनवाद्गानि खचिताणि। तच य ति: यवणं। स च यीक्षणनामक्ष्यगुणलीलामयशब्दानां यीचस्पर्शः। महज्जनीचारितनामादेः श्रवणस्य विश्रषमाहास्यां। भगवन्नामरूपगुणलीला-मयश्रव्दानां जिह्नास्पर्श एव कीर्त्तनं। क्रणानामक्षपगुणलीलास्नृतिरेव स्वर्णं। तच सारण, धारणा, ध्यानानुस्मृतिसमाधिभेदात् पञ्चविषं। यत्किञ्चित् भनु-सन्धानं सार्णं। पूर्व्वचिन्तितविषयात् समाक्तव्य साम्याकारेण मनीधारणमेव

धारणा। विशेषक्षेण रूपादिचिन्तनं ध्यानं। अस्तधारावत् अनवच्छित्रं तद घुवानुष्मृतिः। ध्येयमात्रस्म् र्षं समाधिः। पादसेवनं परिचर्या तत्र स्वस्मित्र-किञ्चनल सेवायोग्यलबुद्धिः तथा सेव्य वस्तुनि सचिदानन्दघनलबिश्व कार्था। श्रीमूर्त्तिदर्भनस्पर्भपरिक्रमानुब्रजनतुलसीवैश्ववसेवन भगवन्मन्दिर-मक्षा दारकादितीर्धदर्भनादयीप्यन्तर्भाव्या। अर्चनं तदागमीकावाद्यनादि क्रमनं। ये तु सम्पत्तिमन्ती ग्रह्मासे षां त्वर्चनमार्ग एव मुख्य:। आवा-इन क्रमी यथा। आवाइनं चादरेण समा खीकरणं प्रभी:। भन्या निवे-षणं तस्य संस्थापनमुदाइतं। तवास्मीति तदीयत्वदर्भनं सन्निधापनं। क्रिया-समाप्तिपर्यन्तस्थापनं सन्निरीधनं । सकलीकरणं प्रीतं तत् सर्वाङ्गप्रकाशनं । निवेद्यार्ण वैश्वविद्वानि निकाल्यधार्णचरणास्तपानादीनि अर्घनाङ्गानि । भगवज्जनादिन कार्त्तिकव्रतेकादशीव्रतमाघसानादिकं अनैवान्तर्भाव्यं। वन्दनमेव नमस्तारः। नमस्तारे एक इस्तक्षतत्व वस्त्रावतदेइत्व भगवद्यपृष्ठ-वामभागात्यन्तिकटगर्भमन्दिरगतत्वादिभया श्रपराधाः परिइर्त्तव्याः। दासंत्र तस त्रीक्षसम दासमान्यतं। नमः स्तुति सर्वकर्मार्पणपरिचर्याचरण-ख्रतिकथाश्रवणात्मकं दास्त्रमिति सिद्वान्तितं। स्तुतिर्विचितिः। सा च संप्रार्थनामयी, दैन्यबीधिका लालसामयी भेदेन विविधा। सख्यं। तच हितार्थसनमयं बन्धभावलचणं। श्रास्मनिवेदनं। तच देशदिश्रहात्मपर्थन्तस्र सर्वतीभावेन तिसन्ने वार्षणं। तत् कार्थं चात्मार्थचेष्टाश्चलं तत्रसात्म-साघनसाध्यतं। तदर्घचेष्टामयत्व । श्रीइरिभित्तरसामृतसिनी भित्तसम्बन्धे यान्यानि वाक्यानि कथितानि तानि यथा। भुक्तिमुक्तिसृहा यावत् पिशाची इदि वर्तते। तावत् भित्तमुखस्याव कथमभ्यदयी भवेत्। अनत्याज्यतयेवीता मुक्तिः पञ्चविधापि चेत्। सालीक्यादिसथाप्यव भक्त्यानातिविरुध्यते। सुखेत्रय्यौत्तरा सेयं प्रेमसेवीत्तरत्यपि। सालीक्यादिर्दिधा तत नाद्यासेवा मुषां मता। किन्तु प्रेमैकमाध्यंशुम एकान्तिनी हरी। नैवाङ्गीकुर्वते

जातु मृत्तिं पञ्चविधामपि। तवाप्येकान्तिनां श्रेष्ठा गीविन्द इतमानसाः। येषां श्रीम प्रसादीऽपि मनी हर्त्तं न मन्यात्। सिद्धान्ततस्वभेदेऽपि श्रीम-क्रणखरूपयी:। रसेनीत्क्रध्यते क्रणक्पमेषा रसस्थिति:। शास्त्रतः श्रूयते भक्ती नृमानसंग्राधिकारिता। निषिद्वाचारती दैवात् प्रायश्वित्तन्तु नीचितं। तसादगुरं प्रपद्येत जिज्ञासुः श्रेय उत्तमं। श्राब्दे परे च निकातं ब्रह्मण्युपश्रमात्र्यं । सच्च्यः श्रेयसां हेतुः पत्थाः सन्तापवर्ष्णितः । अनवाप्त-श्रमं पूर्वे येन सत्तः प्रतिस्थिरे। श्रिचिरादेव सर्व्वार्थः सिडसे वामभीश्रितः। सर्द्धम्प्रावबीधाय येषां निर्व्वत्थिनी मति:। यावता स्रात् खनिर्व्वाइ: खीकुर्यात् तावदर्यवित्। आधिका न्यूनतायाच चवते परमार्थतः। अलखे वा विनष्टे वा भच्याच्छादनसाधने। अविकावमतिभू त्वा इरिमेविधया सारेत्। श्रीकामर्वादिभिभविराक्रान्तं यस्रमानसं। कथं तब मुकुन्दस्र स्कृत्तिसन्धा-बना भवेत्। पितेवपुत्रं करणी नीई जयति यी जनं। विश्व सम् इषीकेशस्तू गाँ तसा प्रसीदति। यावन्ति भगवद्वत्तेरङ्गानि कथितानि 😮। प्रायसावन्ति तइता भत्तेरपि बुधा विदुः। वेषाचित् कचिदङ्गानां यत् चुद्रं अयुयते पलं। विहर्भ्ख प्रवृत्व तत् किन्तु मुख्य फलं रितः। सम्मतं भित्तविज्ञानां भत्यद्गत्वं न कर्माणां। ज्ञान वैराग्ययोर्भित्त प्रवेशायोपयोगिता। ईषत् प्रथममेवेति नाङ्गलम्चितं तयी:। यदुभे चित्तकाठिन्य हेतुपाये सतां मते। सुनुमारसभावेयं भित्तसिद्वेतुरीरिता। किन्तु ज्ञान विरक्तग्रादिसाध्यं भत्येव सिध्यति॥ रुचिसुइइतस्तच जनसा भजने हरे:। विषयेषु गरिष्ठीप रागः प्रायी विलीयते ॥ अनासक्तस्य विषयान् यथाईसुपयुञ्जतः । निर्व्धानः क्रणसम्बन्धे युक्तं वैराग्यसुच्यते ॥ प्रापश्चिकतया बुद्धा इरिसम्बन्धि वस्तुनः। सुसुसुभि: परित्यागी वैराग्यं फला कथाते॥ धनशिष्यादिभिर्द्वारैयां भक्ति-रुपपदाते। विदूरलादुत्तमता द्वान्या तस्त्राय नाङ्गता॥ क्रणीन्य खं खयं यान्ति यमाः श्रीचादयसया। इत्येषाख्रुन युक्ता स्याद्रत्यद्भान्तरपातिता॥

साभितिरेव सुख्याङ्गात्रितानेकाङ्गिकाथवा। खवासनानुसारेच निष्ठात: सिडिल इवेत्॥ अथ रागानुगा भित्तसाधनं श्रीक्पगोखामिना विवृतं विरा-ननीमभिव्यत्तं व्रजवासिननादिषु। रागात्मिकामनुखता या सा रागानु-गीचते॥ रागानुगा विवेकार्णमादौ रागासिकीचते॥ इष्टे खारिसकी रागः परमाविष्टता भवेत्। तन्मयौ या भवेज्ञितः साच रागात्मिकी चाते॥ सा कामक्पा सम्बन्धक्पा चीत भवेदिविधा॥ कामाद्गीयी भयात् कंसी हेषाचै द्यादयी हपाः। सम्बन्धाहण्यः स्नेहाद्यूयं भन्ना वयं विभी! श्रानुकृल्य विपर्यासाज्ञीति हेषौ पराहतौ। स्ने इसा सखावाचित्वाहै ध-भत्यनुवर्त्तिता॥ किन्वा प्रेमाभिधायित्वाज्ञीपयोगीऽच साधने। भत्यावय-मिति व्यक्तं वैधी भक्तिक्दीरिता॥ यदरीणां प्रियाणाच प्राप्यमेकमिवी-दितं। तदृब्रह्मक्रणयीरैक्यात् किरणाक्षीपमायुषी:॥ ब्रह्मखेव लयं यान्ति प्रायेण रिपवी हरे:। केचित् प्राप्यापि साक्ष्याभासं मज्जन्ति तत् सुखे॥ सा कामरूपा सम्भोगत्यां या नयति स्तां। यदस्यां क्रणसौख्यार्थमेव केवलसुद्यमः॥ इयन्तु व्रजदेवीषु सुप्रसिद्धा विराजते। आसां प्रेम विशे-षीयं प्राप्तः कामपि माध्रीं। तत्तत् क्रीड़ा निदानलात् काम द्रवचाते बुधै:॥ सम्बन्धक्षा गीविन्दे पितृत्वाद्यभिमानिता। अत्रीपलच्चातया व्याणां वल्लभा मता:। यदैश्वज्ञानश्र्म्यतादेषां रागे प्रधानता॥ रागा-सिकाया दें विध्याद्विधारागानुगा च सा। कामानुगा च सबन्धानुगा चिति निगदाते॥ रागात्मिकैक निष्ठा ये व्रजवासिजनादयः। तेषां भावातये लुखी भवेदवाधिकारवान्। तत्तज्ञावादिमाधुर्थे अतिधीर्यदपेचते। नाच शास्त्रं न युत्तिच तन्नीभीत्वत्तिलच्यां॥ वैधभक्त्रिधिकारी तु भावाविर्भावनाविधः। अय शास्त्र' तथा तर्कमनुकूलमयेचते॥ क्रणां सारन् जनशासा प्रेष्ठ' निज समीहितं। तत्तत् कथा रतयासी कुर्यादासं वर्ज सदा॥ सेवासाधक-रूपेण सिषद्येण चाव हि। तद्वावलिश ना कार्यावनलीकानुसारत:॥

#### खरूपावस्थाने मधुररसभावोदय इह वजे राधाक्षण खजनजनभावं द्वदि वहन्।

यवणीत्की तंनादीन वैधभक्तु प्रदितानि तु । यान्य द्वानि च तान्य विद्विने यानि मनीषिभिः ॥ रिरं सां सुष्ठु कुर्ळन् यी विधिमार्गेण सेवते । केवलेने व स तदा महिषीत्विमयात् पुरे ॥ सा सम्बन्धानुगा भक्तिः प्रीचिते सिद्विन्ति । या पिछत्वादि सम्बन्ध मननारोपणात्मिका । लुर्क्षेवात्मस्य सस्यादी भक्तिः कार्य्यात्व साधकैः । विजन्द सुवलादीनां भाव चिष्टतसुद्रया ॥ अत्र त्रीजीवः । पिछत्वाद्यभिमानी हि विधा सम्भवति स्वतन्त्रतेन तत् पिदादिभिरभेदभावनया च । अवान्यमनुचितं भगवदभेदीपासनावत् तेषु भगवददिवनित्यत्वे न प्रतिपादियध्यमाणेषु तदनौचित्यात् । तथा तत्यरि-करेषु तदनित्यावनाविभेषेण अपराधापातात् ॥ पुनः श्रीद्रपः । क्रथ्यत्वक्रकाक्त्यसावलाविभेषेण अपराधापातात् ॥ पुनः श्रीद्रपः । क्रथ्यत्वक्रकाक्त्यसावलाविभेषे हित्वा । पुष्टिमार्गतया कैथिदियं रागानुगीचिते ॥ वैधीभक्तिस्तु कैथित् मर्यादामार्ग द्रस्यच्वते ॥ प्रश्र ॥

तदा क्रणावच्या त्यजित शनकैर्मायिकदशामित्यादि वाक्यप्रयोगिन शन्यकीर्त्तनादिसाधनभक्षगुश्रीलनेन किं भवतीति पूर्व्वपचमाश्रद्धप्रयोजनतस्तमाच खरूपावस्थान इति । सिक्तिर्द्धिलान्यथारूपं खरूपेण व्यवस्थितिः इति
भागवतवचनानुसारेण जीवानां खरूपावस्थानमेन सिक्तिरित्यायाति । अदं
ग्रद्धचित्कणः क्रणानुगत तत्त्वविश्रेषः । जगत्सभीगादि कार्यं मम पतनमेन । क्रणचरणास्त्रसेवासुख्यमेन ममेन गतिरितिविचिन्त्यक्षणचरणपौयूषपानतत्परः सन् सजीवः शान्तदास्यसस्यवात्सस्यमधुररसानां मध्ये
अधिकारीभेदिन मधुररस एव सुस्थीत्तम इति भावनया तद्रसमाखादयित ।
सतरां खरूपावस्थानसमये मधुररसभावीदयी हि परमप्रयोजनलाभः।
तत्प्राप्ता। अत्र चिळ्यति। राधाक्रणस्वजनजनभावं राधाक्रण्यी वें

# परानन्दे प्रीतिं जगदतुल सम्पत्सुखमहो विलासाख्ये तत्त्वे परमपरिचर्थां स लभते ॥ ८५ ॥

खजनाः परिवरजनाः तेषां जनः कैंद्वर्थरतस्य भावं सेवादि कार्थविष-यक खभावं खस्य इदि वहन् ग्रह्मन्। परानन्दे सिवदानन्दे क्रणाविषये प्रीतिं। जगदतुलसम्पत्सुखं जगति यदतुलं सम्पत्सुखं तत्। पुनः राधाक्षणविचासाच्ये तत्वे परमपरिचर्यां दास्यं लभते। सिंदान्तवाक्यानि यथा। भगवत्त्रीतिद्या इत्तिर्मायादिमयी न भवति किन्तु खद्पप्रत्यानन्द-सारक्पा। प्रीति: खलु भत्तचित्तमुझासयित, सम तया योजयित, विश्व-स्थाति, प्रियतातिश्वेनाभिमानयति, द्रावयति, खविषयं प्रत्यभिलाषातिश्वेन यीजयति, प्रतिचणमेव खिवषयं नवनवलेनानुभावयति, असमीईचमत्कारेण खनादयति च। सा च प्रीतिरूपा मितिः क्रमेख पाळानां भाग्रयात्मिका। अत्यानां दास्यात्मिका। खाल्यानां प्रचयात्मिका च त्रेया। क्रनीयमिति भावेन अनुकम्पित्वाभिमानमयी प्रीतिर्वात्मस्य । मत् सम मध्रशीलवान् यी निक्पाधिमत्प्रवयात्रयविषय द्रति सावेन मिन्नलाभिमानमयी प्रीति-र्मेन्याख्या विविधा। परस्परिनक्पाधिकोपकाररसिकतामयी सुद्धदाख्या। सहिवहारशाखी प्रश्यमयी संख्याख्याचिति। अय कान्तीऽयमिति प्रीतिः बालभावः। एव एव प्रियताश्रव्हेन श्रीरसामृतसिन्धी परिभाषितः। प्रियस भावः प्रियतिति। लीकिकरसिकैरवैव रितसंज्ञासीक्रियते। एव एव तत्तुखलात् त्रीगीपिकाषु कामादिश्रव्दे नाष्यभिहितः। स्वराच्यः काम-विशेषस्वयः वैसद्यात्। कामसामान्यं खनुसृष्टा सामान्यात्मकं। प्रीतिसामान्यस्तु विषयानुकूच्यात्मकसदनुगतविषयसृहादिमयी ज्ञानविश्रेष द्रति लिचतं। कतो वयोः समानप्रायचिष्टलेऽपि कामसामान्यस्य चेष्टा खीवानुकू खतात्पर्या। पुरुषप्रयोजनं तावत् सुखप्राप्तिः दु:खनिवृत्तिय। श्रीभगवत्त्रीती तु सुखप्राप्तिलं दु:खनिवृत्तिलचात्यन्तिकमिति। तथा

#### प्रभुः कः को जीवः कथसिदमचिद्विश्वमिति वा

श्रुति:। ये नाइं नास्तः स्यां किमइं तेन कुर्यामिति। रसं ह्यो वायं खब्यानन्दी भवतीति। श्रानन्दं ब्रह्मणी विद्याद्रविभिति कुत्यनिति। तस्मात् प्रीतिरेव पुरुषप्रयोजनलेन सर्वदा श्रत्वेष्टव्या। श्रव एतावदेव वक्तव्यं। एतद्रइस्यं श्रीगुरुचरणाश्रयेणात्मनि ज्ञातस्यं चिद्रनुशीखन प्रक्रियया॥८५॥

पूर्वीत्तद्रश्क्षीकेन सम्बन्धाभिधेयप्रयोजनं विश्वदयन् जीवकर्त्रव्यता प्रदर्शिता प्रभुः क इति। जीवानां कः प्रभुः। कीऽसी जीवः। इदं चिदचिदिश्वं वा । सम्बन्धाभिषयप्रयोजनसूलकं एतद्र्ववयं विचार्थ। य एव शास्त्रार्थ चतुर; स इरिभजनपरी भवति। स च इरिदासाभिमानेन भक्तजनसङ्गेन च हरेनीमानन्दं पिवति आनन्दस्य रसङ्पलात् पानसम्बन्धः संगच्छते। तत्त्वमस्यादि-ज्ञानं अष्टाङ्ग-योगादिसाधनं परित्युच्य कथं बुद्धि-मतां इरिनामकीर्त्तनादी सृष्टा भवेदित्याचाशक्य नामानन्दपानं व्यवस्थाप्यते ? उचते। युतौ। यों याऽस्य जाननी नाम चिद्विवत्तन महस्ते विश्वी सुमतिं भजामद्रे। श्रीं तत्सदित्यादि। है विश्वी ते तव नाम चित् चित् खरूपं श्रतएव मदः खप्रकाश्ररूपं। तस्रात् श्रस्य नाम श्रा ईषद्पि जाननः न तु सम्यक् उचार माद्राक्ष्यादि पुरस्कारेण। तथापि विविक्तन बुवाणाः केवलं तदचराभ्यासमानं कुर्वागाः सुमतिं तिद्वयां विद्यां भजाम है प्राप्नसः। यतसदेव प्रणवव्यक्षितं वस्तु सत् खतःसिक्षमिति। श्रतएव भयदेषादी श्रीमूर्त्ते: स्मृत्तिविव साङ्केत्यादवश्य सुतिद्त्वं श्रूयते। पाद्मे। नाम-चिन्तामणिः क्रणश्रीतन्य रसविग्रष्टः। पूर्णः गुडीनित्यमुत्तीऽभिन्नत्वान्नाम-नामिनीरिति। नामाभासस सुति दत्तं यूयते, किन्तु वस प्रेमदलं न श्रूयते इति नाम रहस्यं। नामापराध्यस्यानां ग्रुद्ध नाममातानुश्रीलनात् नामः प्रेमदलं छत्तं। नामापराधास्त्रेते पाद्मीताः।१। सतां निन्दा, नामपराणां साधूनां अश्रेष्ठता स्थापनद्भा निन्दा। २। शिवस्य श्रीविणी-

# विचार्यितानर्थान् इरिभजनक्रच्छास्त्रचतुरः।

र्जामादै: खातन्त्रमननं । भगवती नामक्पगुणलीलादी जङ्बुद्ध्या भगवत-स्तेषां पृथक् ज्ञानं। अथवा श्रीशिवः श्रीविश्वीः सकाणात् पृथक् शक्ति सिड र्श्वर इति भननं शिवादिविणीरवतारत्वात्। ३। गुळववजा। नामतत्त्व गुरूषां ब्रह्मज्ञानादि शिचा गुर्व्वपेचा हीनमननं । ४। श्रु तितदनुगतशास्त्र-निन्दनं। तत्तच्छास्त्रे नाम माहातांत्र दृष्टा तत्तविन्दनं। ५। हरिनाममहिन्द अर्थवादमिदमिति मननं। ६। इरेर्नामानि कल्पितानि इति चिन्तनं। नाम नामिनीरभेदत्वात्तिश्वास एव अपराधः। ७। नाम बलेन पापाचरणं। नामः यहणात् प्राक् यद्यत् पापं क्रतं तत्सर्वं नामयहणेन विध्वंशितं भवति । तती न पापप्रवृत्ति:। चिप्रं भवति धर्माला इति गीता वचनात् पूर्व्यपापसम्बन्धीऽपि श्रत्यत्पकालीन नामपूतस्वभावेन पराजिती भवति। किन्तु ये तु नाम बलेन पुनः पाषाचरणं कुर्व्वन्ति ते किल नामापराधिनः। प। अन्य ग्रभ क्रियाभि-नीम सामान्यमननं। नामः चिन्तामणिलात् खरूपाभिन्नलाच साचात् क्रणखरूपते सिद्धरन्यज्ञानकर्मयोगतीर्थयाचादि-ग्रभक्रिया तत्समा न भवति। ये तु बन्यपुर्यक्षंगा सह नामः सामान्यं प्रथन्ति तेलप-राधिनः। १। अत्रह्धानादी नामीपदेशः। युद्धया विना नाम्नि नाधिकारः अश्रद्धवाने खप्रतिष्ठादि खार्थलाभाष्टें यः नामीपदेशः स एव अपराधः। १० श्रहं समेत्याभिमानेन सहित नाम यहणं। श्रहं धनी, श्रहं अत्युचवर्णी, षष्टं वैश्ववः सुतरां पूजनीय, षष्टं ज्ञानीत्यादि मिय्याभिमानद्र्षितिचित्तानां भगवन्नाम यहणं कैतवं। अतएवापराधः। श्रीमन्महाप्रभुणा श्रीशिचाष्टके यद्गदितं त्रणादिप सुनीचेन तरीरिप सिंहणुना। अमानिना मानदेन कीर्त्तनीयः सदा इरिरिति तदपि सङ्गमनीयं दशम अपराध परिहारं त्यादपि वाकातालार्थं। सप्तम अपराध परिद्वारे तरीरपि सिहिणाणे-व्यादि वाका तात्पर्ये। तितिचाच पापदमनतात्पर्यका। अमानीति वाका न श्रभेदाशां धर्मान् सकलमपराधं परिहरन् हरेनीमानन्दं पिवतिहरिदासी हरिजनै: ॥ ८६ ॥ संसेव्य दश्रमूलं वै हिलाऽविद्यामयं जन: । भावपृष्टिं तथा तुष्टिं समते साधुसङ्गत: ॥ ८७॥

नवम अपराधः प्ररिच्नतः। मानदशब्दे नान्य सप्तसंख्यकापराधः परिचर-गीय:। नाम परायगस्य साधी:, नाम नामिनीरभेदज्ञानस्य, नामतत्त्व-दिशिवस्य, नामतत्त्वप्रकाशकाश्वस्य, नाममाहात्प्रं सत्यमिति स्थापकस्य, नाम एव अप्राक्ततवस्तु न तु कल्पितमिति निर्कायकस्य, नाम एव सर्वसत्-क्रिया विलच्चक्षेप श्रेष्ठमिति सिद्धान्तस्य समानकरणं मानदलं। र्श्वर तदचीनेषु वालिशेषु विषत्सु च। प्रेममैती क्रपीपेचा यः करीति स मध्यम द्रित भागवतवचनानुसारेण क्रणे प्रेमाचरणं तक्कतेषु मैन्राचरणं चिद्चिद्ञानहीनेषु विषयमुग्धेषु क्रपाचरणं, विषत्सु मायावाद नासिक-वाददूषित भगवत्सक्प विद्वेषिषु जीवस्य नित्यक्कणदास्यज्ञानविद्वेषिषु च चपेचाचरणमेव यथायीग्य सर्वेच मानप्रदानमेवेत्यपदिष्टं। एतान् चपरा-धान्, परिइरन्। धर्मान्, प्रेमेतरफलप्रदान् सर्वप्रकारवैदीकान्यपि धर्मान्, सर्वधर्मान् परित्यच्ये त्यादि गीतावाकात् परिइरन्। अभेदाशां सुतिस्हां। सालीका-सार्षि-सामीप्य-खारूप्य-सायुज्यमदेन सुतिरिष पञ्चविधाः। तत्र सायुज्यसुक्ते भैक्तिविरीधात् तत्र्यकुतं। भगवत्सेवादारभूतं सालीकादि चतुष्टयमपि न सृहनीयं तत्तत्पलानामनिवार्थकत्वात् श्रीक्षण-क्रपया भितासाधकानां तत्तत् सृहायार्भितावाधकत्वाच ॥ ६६॥

एतह्ममूलसेवनपालमाइ संसेव्य दम्मूलमिति। यथा लीके दम्मूल-पाचनं सेविता ज्वरूपमामयं दूरीकरीति तथेदमप्राक्षतदम्मूलसेवनेन स्कातस्य जनस्य सक्ष्मज्ञानात् भविद्याक्ष्म भामयः नम्यति। जीवसमावी यी इरी भावसस्य पुष्टिभवति। दत्तरतस्त्रे वैराग्यक्ष्मा तृष्टिस जायते। इतिप्रायां शिचां चरणमधुपेभ्यः परिदिशन् गलनेताभोभिः स्निपतिनजदीर्घोज्ञ्बलवपुः। परानन्दाकारो जगदतुलबन्धुर्यतिवरः शचीस्तुः शम्बत् स्नरणपदवीं गच्छतु स मे ॥ ८८॥ गतिगींड़ीयानामपिसकलवर्णात्रमज्ञषां तथा चौद्रीयानामतिसरलदैन्यात्रितहृदां।

प्रकारान्तरेख भागवते। भिक्तः परिशानुभवी विरक्तिरत्यत्र वैष विक एककालः। प्रपद्मानस्य यथात्रतः सुस्तुष्टिः पुष्टिः चुदपायीऽनुघासं। वर्ष-यायं। प्रपद्मानस्य हरिं भजतः पुंसः मिक्तः प्रेमलच्छा परिशानुभवः प्रेमास्यदं भगवद्रपस्तुर्तिः तयीनिवतस्य ततीऽत्यव गरहादिषु विरक्तिः दत्येष विकः एककालः भजनसमकाल एव स्थात् यथात्रती भुज्ञानस्य तुष्टिः सुखं पुष्टिक्दरभरणं चुन्निवित्तय प्रनुगासं सुः। भक्त्यादीनां तु तुष्ट्यादयः क्रमी-खेव दृष्टान्ता क्रयाः। उत्तरवाय्येतत् क्रमेखेव। भिक्तितुष्ट्योः सुखेक-कपत्वात्। पुष्टानुभवयीरात्मभर्षेककपत्वात्। चुद्पायविरत्यीः शान्ये क-कपत्वात्। यद्यपि भुक्तवत चनिपि वैद्यस्यां जायते भगवदनुभविनस्तु विषयान्तर एवति वैधन्धां तथापि वस्तन्तरवैद्यग्रांश एवाव दृष्टान्ती गम्यते॥ ८०॥

इति प्रायामिति। इति प्रायां एवक्यूतां शिचां चरणमध्येभ्यः भक्तेभ्यः परिदिश्चन् कथ्यन् गलन्नेवाक्षीभिः स्वद्युभिः स्वितं आर्ट्रीकृतं निजं स्वतीयं दीघं उज्ज्वलं वपुर्यस्य सः तथा परानन्दाकारः भानन्दमयमूर्त्तिः जगदतुलवन्धः भुवनेकवन्धः यतिवरः यतियेष्ठः स शचीम्तुः श्रयत् सदा मे मम स्वरूपपदवीं स्वृतिपथं गच्छतु प्राप्नीतु। वृत्तं श्रिखरिणी॥ ८८॥ गतिरिति। सक्लाय ते वर्षात्रमाय सक्लवर्णात्रमाः तान् ज्ञुषते

पुनः पासात्मानां सदयमनसां तत्त्वसुधियां
प्रचीसृतुः ग्रम्भत् स्मरणपदवीं गच्छतु स मे ॥ ६८ ॥
अहोमित्रागारे स्वपतिविरहोत्कण्डह्रयः
स्मयात् सन्धेर्देष्टें दधदतिविग्धालं करपदोः ।
चितौ धला देहं विकलितमितर्गद्गदवचः
प्रचीसृतः साचात् स्मरणपदवीं गच्छतु स मे ॥ ८० ॥
गतो वहद्वारादुपलग्डहमध्याद्वहिरहो
गवां कालिङ्गानामपिसमितगच्छन् वृतिगणं।
प्रकोष्ठे सङ्गोचादत निपतितः कच्छप दव
ग्रचीसृतः साचात् स्मरणपदवीं गच्छतु स मे ॥८१॥

सकलवर्णात्रमञ्जाः तेषां गौड़ीयानां गौड़देशवासिनां तथा दैन्धं दीनतां न्यात्रितं दैन्यात्रितं (द्या पात्रितायः स इति दितीयासमासः) प्रति सरलं दैन्यात्रितं इत् इदयं येषां तेषां पौड़ीयानां पोढ़देशवासिनां, पुनः तथा सदयमनसां सदयिक्तानां तक्त्वसुधियां तक्त्वज्ञानिनां पाषात्यानां पार्थानां गितः पात्रयः स श्वीस्तः मे मम श्वत् सद व्यर्षपदवीं कृति-पर्यं गच्छतु प्राप्नीतः। इक्तं पूर्ववत्॥ पर्थः॥

श्रही निश्चित । श्रही श्रायय निश्चागार काशीनिश्चभवने खपते:
क्रम्मस्य विरहेण उत्कर्ण यस तत्ह्रदयं यस सः तथा सन्धेः श्रहसन्धेः
श्रयात् श्रिथिलीभावात् श्रितिविशालं करपदीः देखें दश्रत् धारयन् । तथा
चिती देहं ध्रला चितिनिपतित इत्यर्थः । विकलितनितः विकल्बुिक्षः गद्दगद्दवचः स श्रचीस्तुः मे मम साचात् खरणपदवीं गच्छतु प्राप्नीतु । इसं
पूर्ववत् ॥ ८०॥

गत इति। वडं अवरुद्धं दारं यस्य तस्मात् उपलग्टहमध्यात् प्रसार-

व्रजारखं स्नृत्वा विरच्चविकतान्तविलिपिती
मुखं संष्ट्रष्ट्यायं रुधिरमधिकं तद्द्रधद्द्री।
क्रमे कान्तः क्रष्णी वदवदवदेति प्रलिपतः
प्रचीस्तुः साचात् स्मरणपदवीं गच्छतु स मे ॥८२॥
पयोराग्रेस्तीरे चटकगिरिराजे सिकतिले
वजन् गोष्ठे गोवर्षनगिरिपतिं लोकितुमचो।
गणैः सार्षं गौरोद्धतगितविश्रिष्टः प्रमुदितः
प्रचीस्तुः साचात् स्मरणपदवीं गच्छतु स मे॥८३॥

निर्मितरर इसधात् विद्यातः यही याययं इतिगणं प्राचीरसमूहं (प्राचीरं प्राचती इतिरिखनरः) समितगच्छन् यतिकासन् कालिङ्गानां गवां प्रकीष्ठं गीष्ठे सङ्गीयात् इसपदादीनां इति ग्रेषः कच्छप इव निपतितः स श्चीस्तृः से सम साचात् सरसपदवीं गच्छतु प्राप्नीत्। इसं पूर्ववत्॥ ११॥

गणिता । जागाना सुबद्ध महिसद्धा शक्ष सा मास्या । क्रिक्ष

त्रजारखिमित। त्रजारखं व्रजभूमिं खृता विरहेख विकलं अन्तः अन्तः करणं यस सः अतएव विलिपतः कर्तावलापः तथा सुखं संघ्य तत् अधिकं विथिरं सुख्यवंषपितिमिति आवः। दश्रत् धार्यम् मे सम कानाः क्रणः क जन तत् वद वद दति प्रलिपतः सीऽवं ग्रचीस्तः मे सम साचात् खरणपदवीं स्विमागं गच्छतु प्राप्नीतः। इक्षं पूर्ववत्॥ ८२॥

पयोराग्रेरिति। प्रयोराग्रे: ससुद्रस्य तीरे सिक्तिली बालुकामये चटक-गिरिराजे चटकपर्व्यते गोवर्डनगिरिपतिं गीवर्डनपर्व्यतं गीछे लीकितुं द्रष्टुं भान्ता इति श्रेष: तजन् गच्छन्, तथा गणैः सार्वे द्रुतगतिविश्रिष्टः प्रसुदितः इष्टचित्तः गौरः गौरनामा स श्रचीस्तुः मे सम साचात् स्वर्णपदवीं स्वृति-प्रधं गच्छतु प्राप्नीतु। इत्तं पूर्व्यवत्॥ १३॥ यस्यानुकम्या सुखदा जनानां
संसारकूपाद्रघुनायदासम्।
उडुत्यगुद्धाः शिलया ददी सा
तं गीरचन्द्रं प्रणमामि भक्त्या॥ ८४॥
सङ्गतिसद्धान्तविरुद्धवादान्
वैरस्य भावांस विद्यम्खानां।
सङ्गं विद्याय सुभक्तगोष्ठां
रराज यस्तं प्रणमामि गीरं॥ ८५॥

जनानां सुखदा प्रीतिप्रदा यस सा प्रसिद्धा अनुकम्पा क्रपा संसारकूपात् रचनायदासं उड्डत्य शिलया गीवर्डनशिलयासह गुजाः गुजा-फलानि दही। तं गौरचन्द्रं अत्या प्रचमामि। श्लीकेऽस्मिन् रघुनायदासं चह्रत्य गुझाः ददी द्रत्यच उड्डात्य ददी क्रियाह्ययोगेन रघुनायदासं द्रत्यव कर्मात्वसम्प्रदानत्वयोः सन्देह कर्मात्वमेव न्याय्यं तथाच तर्कवागीशः कर्ता-कक्षीधिकरणं करणं सम्प्रदानकं। अपादानच सन्दे परं पूर्वेण वाध्यते इत्यु तावान्। जीमरास्तु अपादानसम्प्रदानकरणाधारकर्माणां। वर्त्त्रयान्यी-ऽन्यसन्देहे प्रमिकं प्रवर्तते ॥ दलाष्टुः। यत्त्—"बाच्छाद्यचार्चयिता च श्रु तश्रीलवते खयं। आइयदानं कन्याया त्राह्मत्री धर्मः प्रकीतित इति वचने सम्प्रदानतः दृश्यते तत् कचिद्यवादिवषयेऽप्युत्सर्गविधिर्नवेश इति न्यायात् तथाचीक्त' उत्सर्गस्यापवादेन प्रधानेन गुणस्य च। वाधा विधीयते यसात् ततीऽनेन न वाधिता द्रति। तदुदाहरणस्तु प्रदर्शितं यथा वरायाह्रय कन्यां ददाति, विप्राय अर्चयिता धेनुदीयते द्रत्यादिः द्रत्यलं पत्नवितेन। इन्द्रवचा वृत्तं। स्यादीन्द्रवचा यति तौ जगौ ग इति लचणात्॥ १४॥ सङ्गतीति। यः प्रभुः सङ्गतोः ग्रह्मतोः सः सिङ्गानाः सिङ्गानवादः

नामानि विश्वीर्विष्ठरक्षपात्रे
विस्तीर्थं लोके कलिपावनीऽभूत्।
प्रेमान्तरक्षाय रसं ददी य
स्तं गीरचन्द्रं प्रश्वमामि भन्न्या॥ ८६॥
नामापराधं सकलं विनाध्य
चैतन्यनामात्रित मानवानाम्।
भित्तं परां यः प्रददी जनेभ्य
स्तं गीरचन्द्रं प्रश्वमामि भन्न्या॥ ८७॥
इत्यं लीलामयवरवपुः क्षश्यचैतन्यचन्द्रो
वर्षान् विद्वादशपरिमितान् चेपयामास गार्श्वं।
सन्नासे वे समपरिमितं यापयामास कालं
वन्द्रे गीरं सकलजगतामात्रमाशां गुक्ंतं॥ ८८॥

तस्य विश्ववादान् तथा विरसस्य भावी वैरस्य वैरस्यभावान् वैरस्यादिरसा-भासान् तथा विद्युं खानां सभक्तानां सङ्गं विद्याय स्थ सुभक्त गीष्ठग्रां भक्तत्रीस्यां रराज ग्रंशभे तं गौरं प्रसमासि । इत्तं स्पनाति:॥ ८५॥

नामानीति। यः प्रमुः विचर्द्रपावे विचर्द्रभक्ते विचीर्नामानि विसीय्य प्रदाय लीके जगति किल्पावनीऽभूत् एवं चनरङ्गाय प्रेमरसं ददी तं गीरचन्द्र' भक्त्या प्रचमामि। इसं इन्द्रवन्ता ॥ १६॥

नामिति। चैतन्यनामात्रितमानवानां सक्तं नामापराधं विनाध्य निरा-क्रत्य यः प्रभुः जनेभ्यः भाग्यवद्भ्यः परां भक्तिं प्रददी तं गौरचन्द्रं भक्त्या प्रथमामि। इत्तं पूर्ववत्॥ १७॥

द्रत्यमिति। वरं लीकातिगं वहुर्यस्य सः लीलामयय वरवपुत्र ताह्यः

दिरि भ्यो वस्तं धनमपि ददी यः कर्णया बुभृ चुन् योत्राद्धैरितियिनिचयान् तोषमनयत्। तथा विद्यादानैः सुखमितिश्यं यः समभजत् स गौराङ्गः श्रम्बत् स्मरणपदवीं गच्छत् मम ॥ ८८॥ सत्र्यासस्य प्रथमसमये तीर्थयात्राच्छलेन वर्षान् यो वे रसपरिमितान् व्याप्य भिक्तं ततान। श्रेषानव्दान् वस्रविधमितान् चेत्रदेशेस्थितो यः वन्दे तस्य प्रकटचरितं योगमायाबलाच्यं॥ १००॥

यः क्रणचैतन्यचन्द्रः द्रत्यं पूर्वेतिक्पेण गार्ह्ये ग्रहस्थात्रमे दिहादशपरिमितान् चतुर्व्विंशितिमितान् वर्षान् चिपयामासः। तथा सन्त्रासे समपरिमितं गार्ह्यः सम संख्यतं कालं यापयामासः। तं सक्तवनगतां निखलभुवनानां आत्र-माणां गुरुं आत्रमगुरुखक्षणं गीरं वन्दे अभिवादये। मन्दाकाना वर्त्तः॥१८॥

दिरि श्व इति । यः प्रभुः करूणया क्षपया दिरि श्वः दिरि जनेश्वः वस्तं धनमपि ददी पर्पयामास । तथा यः बुभु चून् भीक्ष मिच्छून् प्रतिथिनिचयान् प्रतिथिसमूहान् पन्नायः तीषमनयत् प्रापयामास । तथा यः विद्यादानेः प्रतिथिस सुखं समभजत् स गीराङ्गः मम श्रवत् सदा खर्णपदवीं स्रृतिपर्थं गच्छत् । शिखंरिणीवृत्तं ॥ १८॥

सत्र्यासस्थित। यः प्रभुः सत्र्यासस्य प्रथमसमय तौर्ययात्राच्छलेन रसपरिमितान् वर्षान् षड्वर्षान् व्याप्य भित्तां ततान विसारयामास। तथा
वसवः चष्टौ विध्यन्दः एकः चङ्गस्य वामगतित्वात् चष्टादणपरिमितान्
श्रेषान् चन्दान् वर्षान् चेनदेशे स्थितः भवस्थितिमकरीत्, तस्य योगमायावस्तान्यां योगमायावलयुक्तं प्रकटचरितं चढं वन्दे भिभवादये। मन्दाक्तान्ता
वस्तं ॥ १००॥

हाहा कष्टं सकलजगतां भित्तभाजां विशेषं
गोपीनाथालयपरिसरे कीर्त्तने यः प्रदोषे।
प्रपाकत्यं वतसमभजन् मोहयन् भक्तनेनं
वन्दे तस्याप्रकटचरितं नित्यमप्राक्ततं तत्॥ १०१॥
भक्ता ये वे सकलसमये गीरगाथामिमां नो
गायन्तु गचैविंगलित हृदो गीरतीर्थे विशेषात्।
तिषां तृषां दिजकुलमणिः कष्णचैतन्यचन्द्रः
प्रेमावैगं युगलभजने यच्छिति प्राणवन्धः॥ १०२॥
पर्खवेदभमे शाकी कार्त्तिक गोहुमे प्रभीः।
गीता भित्तिविनीरेन लीलेयं लोकपावनी॥ १०३॥

हाहित। हा हा द्रति विषादम्चकीऽव्ययम्ब्दः तथाच हा विषादग्रुगत्तिषु द्रत्यमरः। सकलजगतां कष्टं विभेषं भित्तभाजां भित्तानां किन्तदाह
यः प्रभुः गीपीनाथालयस्य परिसरे पर्यन्त भृवि (पर्यन्त भूः परिसर द्रत्यमरः) प्रदीषे सन्याकाले कीर्त्तने नामकीर्त्तनकाले भित्तानां नेचं मीह्यन्
वत खेदे अप्राक्तव्यं त्रभजन् प्राप। तस्य अप्राक्ततं नित्यं अप्रकटचरितं तत्
वन्दे। इत्तं पूर्व्ववत्॥ १०१॥

भक्ता इति । ये भक्ताः सक्त्यसमये इसां नीऽस्माकं गौरगाणां विग-जितहृदः प्रेमरसार्द्र चित्ताः सन्तः उचैर्गायन्ति विशेषात् विशेषतः गौरतीर्थे, विजक्रतमणिः ब्राह्मसम्बेष्ठः प्रायवन्तः कृष्णचैतन्यचन्दः स्रीगौराङ्गः तेषां (सम्बन्धविवच्चया षष्ठी) तृष्णं भौघं युगलभजने स्रीराधाक्षणभजनविषये स्रेमावेशं यक्ति प्रदराति (दानधाती किटि तिप्) मन्द्राक्रान्ता वत्तं ॥ १०२॥ श्रद्धवेदिति । षट्खवेदिमते षड्धिकचतुः श्रतमाने, वर्षे गौराष्ट्रे यत्प्रे ममाध्यविवासरागा-ब्रम्दात्मजो गौड्विहारमाप । तस्यै विचित्रा द्वषभानुपुत्रेप जीवासया तस्य समर्पितयम् ॥ १०४ ॥

दूति श्रीभितिविनोद विरचितं श्रीश्रीमद्रीराङ्गस्मरण-मङ्गलस्त्रोतं समाप्तम् ।

कार्त्ति सीरकार्त्ति मासि गीदुमी तदाख्यस्थाने भक्तिविनीदेन तदाख्य-भक्तविश्रेषेण इयं प्रभी: लीकपावनी लीला गीता रचितेव्यर्थ: ॥ १०३॥

संस्थित हो स्थानियांचा सम्बद्धांचा सामान क्या मा १०३

यत्मेनित। यसाः श्रीराधिकायाः प्रेममाध्यस्य यो विलासस नरागात् अनुकरणसृष्ट्या नन्दाक्षनः श्रीक्षणः गौड़विद्धारमाप स्तीचकार। तस्य विष्मानुपुनेत्र श्रीराधिकाये तस्य श्रीक्षणस्य विचित्रा द्रयं लोला मया समर्पिता प्रदत्ता। श्रीराधिकाचरणकमले समर्पितीऽयं यश्रीपद्धारः द्रति भावः। द्रन्द्रवन्ना वृत्तं स्थादीन्द्रवन्ना यदि तौ नगी ग द्रति लच्चात्॥ १०४॥

इति श्रीश्रितिकख्वाचस्रिति विरचिता श्रीमङ्गीराङ्गलीलास्त्ररण-सीवे विकाशिनी नाम टीका समाप्ता।

- मही क्षेत्र है । है सका कि किस हिस्स है । है । है । है । है ।

BENT SPEED TOURS OF THE STREET STREET

THE SETTION STANDS SETTION STANDS SETTING

क्षित्री वर्षा वर्षा

प्रविद्वार सम्बद्धार अस्त्राचित ( वृति चीवी वृति विद्वार । विद्वार विद्वार स्वार विद्वार स

THE LE LEINDRICHT TO FRIENDS ALL BIRFORD

## APPENDIX A. श्रीश्रीशिचाष्टकम्।

#### -1010

### चेतोदर्पणमार्जनं भवमहादावाग्निनर्वापणं

पञ्चवत्वान्वितं नित्यं प्रशिपत्य महाप्रभुम्। नामा सन्मीदनं शिचाष्टक-भाष्यं प्रणीयते ॥ भगवान् ब्रह्म कार्त् स्नेत्रन विरन्वीच्य मनीषया। तदध्य-वस्यत्कृटस्थो रतिरात्मन् यतीमवेदिति सिद्धान्तवाक्येन केवलं भन्नेः परमार्थ-प्रदलं सिध्यति नान्धेषां कर्मज्ञानादीनां। शास्त्रार्थावधार्यमयौं श्रद्धां वा भगवन्नीलामाधुर्यलोभं विना ग्रज्ञा भित्रलभ्या न भवति। जातायामपि तथाभूतश्रदायां सत्सङ्गेन विना श्रवखकीर्त्तनलच्चणा इरिकथा न सभवति। सतां प्रसङ्गान्यम वीर्थ्यसंविदी भवन्ति इत्कर्णरसायनाः कथा द्रत्यादिना सत्सङ्कप्रभावेन भगवन्नामरूपगुणलीलानुकौर्त्तनं स्थात्। श्रीमन्मद्वाप्रभुशिचायां सर्वादी तस्य माहातां र निगदितं। श्रीक्षणकीर्त्तनस्य सर्वमङ्गलस्क्पतात् चतुर्थपादान्तर्गतपरमिति शन्देन श्रद्धासत्सद्भानन्तरं अजनक्रियान्तर्गत-श्रीक्षणसंकीर्त्तनमेवाव बोइव्यं नतु प्रतिविम्बभत्याभासान्तर्गतहरिसंकीर्त्तनम्। श्रवाष्ट्रके सम्बन्धाभिधयप्रयोजनविचारगर्भजीवकर्त्रव्यता खकीयवचनव्याजे-नीता। असिन् भाष्ये तत्ति दिषयिवचारीऽपि संचेपेण वत्तव्यः। गुड्-वैषावजनपरिषेवितचरणः श्रीमत् क्रणचैतन्यचन्द्रो वदति श्रीक्रणसंकीर्त्तनं विजयत इति । मायाश्वितप्रम्तप्रापश्चिके विश्वे कथं क्रश्वकौर्त्तनं विजयते ? त्रुयतां। एकमेवादितीयमिति त्रुतेः परमतत्त्वस्यैकत्वं नेष्ट नानास्ति कञ्चन

## ये यःकैरवचन्द्रिकावितरणं विद्यावधूजीवनम्।

दति युतिवचनात्तत्त्वस्य निर्विशेषत्वं सब्वे खिल्वदं ब्रह्मेति निगमवचनात्त-स्यैव सर्वदा सविशेषत्वं सिञ्जं। युगपत् सविशेषनिर्व्विशेषौ सिज्ञौ सविशेषस्य प्रतीतिरेव सुतरां बलवती निर्व्विशेषस्थीपलक्ष्यभावात्। अस्मतत्त्वाचार्याः श्रीमज्जीवचरणा वदन्ति। एकमेव परमतत्त्वं खाभाविकाचिन्यश्रकाा सर्व-दैव खरूप-तद्रूपवैभव-जीव-प्रधानक्षेण चतुर्वावितष्ठते। म्यान्तरमण्डल-स्थिततेज द्रव मण्डल-तहिर्गततद्रश्मि-तत्प्रतिक्विवक्षेण। अवेदमेवोक्तं भवति। भगवानेव परमं तत्त्वं। स एव श्रात्तमान्। श्रात्तिश्रात्तिमती-रभेद इति न्यायात् तयोरभेद:। किन्तु परास्य श्रक्तिर्विविधेव श्रूयत इति वेदवाका न तयाऽचिन्यभात्या दुर्घटघटकत्वमपि सिध्यति। अती नित्यभेदी-ज्यनिवार्थः सतु नेवलादैतवादयुत्वा न निवर्त्तनीयः। सा परा श्रातिरन्तरङ्गा तटस्थाविहरङ्गाभेदेन विधावभासते। तवान्तरङ्गया खरूपशक्या पूर्णेनैव खरूपेण तत्तत्त्वं सर्व्वकञ्चाणगुणाश्रयतया भगवदूपेण नित्यं विराजते। तल्लीलासम्पादनार्थं तदानुक्खमय्या तया खक्पशक्ता तत्तत्वं वैकुग्छादि-खक्पवैभवद्वपेणावतिष्ठते। पुनस्तटस्थशक्ता रश्मिपरमागुस्थानीय-चिदे-कात्मजीवरूपेश तदेव वर्तते। विश्वरङ्गया मायाख्यया शक्ता प्रतिच्छविन गतवर्णभावलास्थानीयतदीयविहरङ्गवैभव-जङ्गत्मप्रधानक्षेणापि समस्यते। एवम्प्रकारेण जीव जड़-वैकुष्ठभगवत्खरूपाणामचिन्यभेदाभेदी ज्ञेयौ। जीव-स्यापि तदेवदेशलं तदाश्रयलात्। विद्यस्तं तज्ज्ञानाभावात् कायया रश्मिवत् माययाभिभाव्यताच व्यपदिश्यते। तच्कृतितवच तयैव तदीयलीलीप-करणलात्। तटस्यमित्रसभावात्तस्य मायाभिभाव्यत्वमपि सम्भवति। माया-वश्रतापत्रानां तेषां जीवानां संसारदु:खम्। खक्पश्रक्तिसम्बन्धान्यान्तः श्रीने संसारनामः खखद्पावस्थितिय। मायामुन्धानां जीवानां पुनः पुनः-

### त्रानन्दाम्बुधिवर्डनं प्रतिपदं पूर्णास्तास्वादनं

संसारक्षेत्रानुभवानन्तरं यदा सत्प्रसङ्गात् शास्त्रतात्पर्यो विश्वासी भगव-न्याध्ये लीभी वा जायते तदा तेषां खरूपश्रतेक्कादिनीसारवित्तभूतायां भक्ताविधकारी भवति। जातया यद्धया गुरुचरणाययक्पसत्सङ्ग्रभावात् तत्त्रत्रवणं घटते। श्रवणानन्तरं यदा तत्कीर्त्तनं भवति तदा मायादमन-प्रक्रियाद्भपजीवस्बद्धपविक्रम एव सत्त्यते। प्रपञ्चे दृश्किौत्तंनविजयस्यैषा प्रक्रिया। एवभूतक्षणकीर्त्तनाच्जीवस्य सप्तप्रकारफलसिडिरपि द्रिग्ता चेतोदर्पणमार्ज्ज निमत्यादिना। तान्येव पृथक् पृथक् विवेचियथामि॥ चेतीदर्पणमार्ज्ञ निम्यादिना जीवस्य खढ्पतत्त्वं विवृतं। तथा श्रीमज्जीव-चर्णाः। जीवाव्यसमिष्टिशक्तिविशिष्टस्य परमतत्त्वस्य खलंश एकी जीवः। स च तेजीमण्डलस्य विश्वयरशिमपरमाणुरिव परमचिदेवरसस्य तस्य विश्व-यरचित्परमागुः। तथा श्रीमद्देशन्तभाष्यकारीपि। विभुचैतन्यमीश्वरी-ऽनुचैतन्यं जीव: नित्यं ज्ञानादिगुणकलं अस्पदर्यलं चीभयच ज्ञानस्यापि ज्ञाहलं प्रकाशस्य रवे: प्रकाशकलवदिविष्डं। तत्रेश्वरः खतन्तः खरूपशक्ति-मान् प्रक्रत्याद्यनुप्रविधनियमनाभ्यां जगिददभत्। भित्तव्यङ्गा एकरसः प्रय-क्ति चित्सुखं खरूपं। जीवास्त्रनेकावस्था बह्वः। परेश्वैसुख्यात्तेषां बस्सत्सामुख्यात् तत्सक्पतदगुणावरणक्पिद्वविधबस्वनिवृत्तिसत्सक्पादि-साचात्क्रतिरिति। एतेन जीवसासुलं चित्सक्पलं ग्रज्ञाहकारग्रह-चित्तगु इदिइविशिष्टल च जापितं। परेश्वैमुख्यात् विहरङ्गभावाविष्टला च श्रुद्धाहद्वारगतश्रुद्धचित्तयाविद्यामलदूषणमपि सूचितं। जीवस्य श्रुद्धस्वरूपे यत् ग्रह्मचित्तं तिस्मिनायावरण्डपाऽविद्यामलदूषिते सति चित्तदर्पणस्य कार्याचमलं मुतरां घटते। ततः कारणात् खढ्पयायार्थदर्शनं न सम्भ-बति। किन्तु ह्वादिनीसारवृत्तिभूता भित्तर्यदा प्रवर्तेत तदा अवणानन्तरं

## सर्व्वात्मस्रपनं परं विजयते श्रीक्षणसंकीर्त्तनम् ॥१॥

श्रीक्षणसंकीर्तनं प्रादुर्भ्य सर्व्वाग्यविद्यामलानि दुरीकरोति। तदा प्रकटित-गुडचित्ती जीव: गुडाइङारयुक्त: परिश्रजीवप्रक्रतिकालकमात्मकं पञ्चतन्तं खित्तदर्पेणे यथायथं पश्यतीति भावः॥ चित्तदर्पेणे मार्जिते सति खरूपयार्थार्थ्यदर्भनात् खघर्मादर्भनमपि घटते। खधर्मः भगवद्दास्वमिति। तत्प्रवृत्तौ संसारप्रवृत्तिस्तु क्रणसेवाप्रवृत्तिक्षेण परिणमति। भवः जीवस्य प्रपचनमा। स एव महादावाग्रिसिर्क्वापणं निर्व्वाणं श्रीकृणसंकीर्त्नं विना न भवेदिति भाव:॥ स्वधर्माज्ञाने लब्दे सति श्रीक्रणकीर्त्तनं किं समाप्यते ? निष्ट निष्ट । इरिकीर्त्तनस्य नित्यधर्माते सिद्धे तस्यैव खरूपगतधर्माङ्गलमिति वदन् श्रेय:कैरवचन्द्रिकावितरणमिति विशेषणं व्यवहरति। मायामुग्धजीवानां मायाभीग एव प्रेयसतीदुर्ज्ञिवारः संसारः। मायावैत्रणापूर्विका श्रीक्षणसेवा तु तेषां श्रेय:। श्रेय एव कैरवं कुमुदं तत्प्रकाशिका भावचन्द्रिका तां वितरयति। भक्ता संजातया भक्ता इति न्यायेन श्रद्धावतां श्रवणकीर्त्तनाद्याभासभक्ता ग्रद्धा भक्तिः प्रादुर्भवति। अत्र चन्द्रोपमा तु तिवः स्तास्तवत्यनयिति ॥ ननु गुड्वभित्तत्वळानां कदा खखरूपप्राप्तिरिति पूर्व्वपचमाकलय विद्याबधूजीवनमिति वदति श्रीगीर-चन्द्र:। भगवच्छितार्वस्तुत एका। तस्या हे ब्रत्ती विद्याऽविद्या च। विद्यया सा योगमायाखरूपश्चिति परिचीयते। श्वविद्यया सा जड़प्रसिवनी जीवस्वरूपगुणावरणकारिणी च। श्रवणकीर्त्तनादिसाधनसमये यदा गुडा भिताबदेति तदा खस्याऽविद्यत्वं परिदृत्य विद्यया चिदितरविद्याजननी। सापि जीवस स्युललिङ्गमयमीपाधिकदेए हर्यं विनाभ्य तस्य सरूपगतं गुडचि-इं चिकारमेदेन मध्ररसाखादनायतनं गीपिकादेइमपि प्रकटयति। वतः क्रणसंकीर्त्तनस्य विद्यावधूजीवनत्वं सिद्धं भवति। खरूपश्रक्तः

### नाम्नामकारि बहुधा निजसर्वेशिता

श्रीक्षणवधूत्वं लीलाविलासवर्णनादौ द्रष्टव्यं।। स्थूललिङ्गमयमायिक-शरीरे गते सति जीवस्यागुलं निर्मालं भवति। तदा तस्य सुखमपि परमागु-खरूपलात् चुद्रं भवतीति पूर्व्वपचमाश्रद्धा श्रीशचीनन्दनः शिचयति श्रान-न्दाम्ब्धिवर्डनिमिति। तदवस्थायां श्रीक्षणसंकीर्त्तनं तस्य जीवस्य स्वाभा-विकमानन्दं ह्वादिनीसारहत्त्यानन्येन संवर्षयति। श्रु इसक्पप्राप्तजीवी-ऽप्यनन्तानन्दं लभत इति भावः॥ तदवस्थायां चिदेकरसः सन् जीवः प्रतिपदं पदे पदे अनुरागेण पूर्णामृतास्वादनं लभते। नित्यनूतनविग्रहे भगवति दृशानिवृत्त्यभावात् नित्यनूतनरससमीगीऽपि घटनीयः॥ भीग-चेष्टाया अपि गुडुप्रेमविरीधित्वात् कयं तदवस्थायां निर्मलानन्दलाभः स्यादिति विचिन्य श्रीसत्र्यासिचूड़ामणिः सर्व्वात्मस्पनमिति विशेषणं योज-यति। तदवस्थायां क्रणानन्दस्य नैर्माल्यात् स्वकामभीगादिवाञ्छारहितीऽयं जीव: खभावती ह्लादिनी महाभावमयी श्रीमतीराधिकापरिचारिकाखक्षेष युगलविलासविषयान् सर्वानन्दान् समत्रते। अत सर्वात्मसपनिमिति पद-हयेन सुत्तस्य सायुज्यान्तर्गतब्रह्मलयदोषाणां स्वीयकामसम्भोगादिदोषाणाञ्च सम्पूर्णधीतिरिति परिज्ञे यं॥ एतत् सप्तगुणकं सचिदानन्दस्वरूपयुगल-प्रेमविचिचलीलापरं श्रीक्षणस्य संकीर्त्तनं विजयते विशिष्टतया सर्व्वीत्कर्षण वर्तते॥१॥

तत्र नामक्पगुणलीलाभेदेन श्रीक्षणकीर्त्तनमि चतुर्व्विधं। नामोहि सर्वानन्दवी कि श्री नामनामिनीरभेदले च नामकीर्त्तनस्य सर्व्वीपादेशलं दर्श-यत्रादी भगवत्रासि जीवानां श्रद्धीत्पत्तिकरणेच्छ्या भगवतश्रेतन्यदेवस्थीतिः। हे भगवन्। मां निराश्ययं दृष्टा परमकाकणिकेन भवता मुख्यगीणभेदेन स्वनामानि बहुधा प्रकाशितानि। हरि-क्षण-गीविन्द-श्रच्यत-राम श्रन्त-

### स्तनापिता नियमितः स्मरणे न कालः।

विश्वित्यादिसुख्यनामानि । ब्रह्म-परमात्मा-नियन्ता-पाता-स्टा-महेन्द्रेत्यादि गौणनामानि। पुनश्र निजसर्वेश्रितः खरूपश्रतेः समस्त सामर्थं तत्र सुख्य-नामि भवतापिता। तद्यथा। निष्ट भगवन्नघटितमिदं लद्दर्भनानुगा-मखिलपापचयं। यज्ञाम सक्तक्रवणात् पुक्तशीपि विमुच्यते संसारात्॥ वेदाचराणि यावन्ति पठितानि विजातिभि:। तावन्ति इरिनामानि कीर्त्ति-तानि न संगयः॥ ऋग्वेदीयजुर्वेदः सामवेदीप्यथर्वणः। अधीतासेन येनीतां हरिरित्यचर हयं॥ मा नहची मा यजुसात मा साम पठ किञ्चन। गोविद्धित हरेर्नाम गेयं गायख नित्यम:॥ अवमन्यच ये यान्ति भगवत्-कीर्तनं नराः। ते यान्ति नरकं घीरं तेन पापेन कर्माणा। एतन्निर्विद्य-मानानामिक्तामक्तीभयं। यीगिनां रूप निर्णीतं इरेर्नामानुकीर्त्तनं॥ षास्य जाननीनामचिदिविक्तन महस्ते विश्वी सुमितं भजामहे॥ बीमित्ये-तदब्रह्मणीनेदिष्टं नाम यसादुचार्थमाण एव संसारभयात्तारयति। तसा-दुच्यते तार:॥ सक्षदुचारितं येन इरिरित्यचरहयं। वद्वीपरिकरसीन मीचाय गमनं प्रति ॥ तदश्मसारं हृदयं वतेदं यद ग्रह्ममानैईरिनामधेयै:। न विकियेताथ यदा विकारी नेचे जलं गाचक् हेषु हर्षः ॥ सध्रसध्रसेतन्यङ्गलं मङ्गलानां सकलनिगमवल्लीसत्फलं चित्खक्पं। सक्रदपि परिगीतं श्रह्या इलया वा भगुवर नरमावं तारयेत् क्रणनाम ॥ गीत्वाच मम नामानि विचरेन्यम समिधी। इति व्रवीमि ते सत्यं क्रीतीहं तस्य चार्ज्न॥ नाम चिन्तामणिः क्रण्यैतन्यरसवियदः। पूर्णः ग्रही नित्यसुक्तीऽभिन्नत्वान्नामना-मिनी: ॥ श्रत: श्रीक्षणनामादि न भवेद्गाद्यमिन्द्रियै: । सेवीन्युखे हि जिह्नादी खयमेव स्त्रत्यदः॥ द्रत्यादि य तिस्तृतितन्त्रवाक्ये न नामः सर्व-शक्तित्वं ज्ञापितं। कर्मज्ञानादिसाधने कालदेशपाचादिनियमी बलवान्।

### एतादृशी तव क्षपा भगवन्यमापि दुर्दैवमीदृशमिचाजनि नानुरागः॥ २॥

किन्तु तव नामसार्गी तत्ति नियमीपि न क्रत इति नामविषयेऽपारक्रपा मां-प्रति भवता दर्शिता। परन्तु सम दुईववशात् भवन्नान्ति समानुरागी न अजिन । दुईवमच नामापराधः। एतद्तां भवति। भगवहिर्मुखी जीवी मायानिर्मिते विश्वे नानाविधविषयव्यापारे बंड:। कदाचिदपि भगवत्-सामा खं प्रति न चेष्टते। परमेश्वरस्तु कर्मा ज्ञानादिविधिना जीवस्य नित्य-मङ्गलं न भवतीति विचिन्यापारकरुणया खीयखर्पश्रातेर्द्वादिनी सारवित्त-भूतां भित्त' जीवहृद्ये प्रकटियतु' तज्ञाभीपायखरूपाणि खनामानि प्रका-शितवान्। परन्तु श्रुलापि तन्नाममा हातां ज्ञापि लन्नामानि नामापराध-वश्रतस्तवानुरागी शीव्रं जीवस्य न भवति। एतेन श्रद्धावतां गुरुमुखान्नाम-श्रवणानन्तरं सर्वदैव नामापराघान् परिदृत्य यथासाध्यं नामकीर्भनमेव कर्त्व्यमिति मूचितं। अपराधार्यते। सतां निन्दा नामः परममपराधं वितन्ते यतः ख्यातिं जातं कथमु सहते तिहगर्हां। श्रिवस्य श्रीविश्रीर्य द्रहगुरा नामादिसकलं धिया भिन्नं पश्येत् स खलु इरिनामाहितकर:॥ गुरीरवज्ञा श्रुतिशास्त्रनिन्दनं तथार्थवादी हरिनानि कत्यनं। नामी बलात् यस्य हि पापवृद्धिनविद्यते तस्य यमैहिगुद्धिः॥ धर्मा व्रतत्यागहतादिकमा ग्रुभिक्रया साम्यमिप प्रमादः॥ अग्रुइधाने विसुखिष्यग्रुखित यश्रीपदेशः शिवनामापराधः। शुलापि नाममाहासंत्र यः प्रीतिरहितीऽधमः। श्रहं ममादिपरमी नामि सीप्यपराधक्षत्॥ नामनपपराणां कर्मान्तर्गतपाप-त्यागपुण्यसञ्चयचेष्टा न कर्त्तव्या तेषां भृज्ञावतां कर्माधिकारश्चलात् । किन्तु ते यदि नामापराधयुक्ता भवन्ति तर्हि तदपराधद्दानाय तेषां या व्याकुलता तयाऽविशान्तिष्रयुक्तानि क्रणानामानि तत्तदपराधावसरविनाशेन निसर्गतया

### खणादिप सुनीचेन तरोरिप सिंहणाना। अमानिना मानदेन कीर्त्तनीयः सदा हरिः॥ ३॥

तेषां हृदयं तदपराधय्रसं करीति। यास्त्रवाक्यं यथा। नामापराधयुक्तानां नामान्येव हरन्यघं। अविश्वान्तिप्रयुक्तानि तान्येवार्थकराणि चिति। यदा नामापराधाभावात् हरिनाम्बर्गनरागी जायते तदा तेषां सर्व्वार्थसिद्धिरित्युप-दिष्टं॥२॥

निरपराधेन इरिनामक्तां विषयविरित्तिजनितदैन्यं निर्मातसरतालङ्कता-दया, मिथ्याभिमानश्चाता सर्वेषां यथायीग्यसमानना चैतानि लच्चणानि॥ तत चैतन्यरसविग्रहस्वरूपश्रीक्षणनामाविभावात्तेषां चिद्रसेतरविरक्तिभावे-नीति:। अहमे गणु वैतन्यस्त रूप: योक्षणदासी जीव:। जड़ात्मकेषु विष-येषु न सम कुनचिदयों वर्तते। वर्त्तमानजड्यन्त्रितावस्था क्रणविहिमा ख-दीषेण ममैव दुईशा। क्राणक्रपया यावत् ममसंसारनिवृत्तिर्नभवति तावत् सुतरां युक्तवैराग्येन श्रीक्षणसम्बन्धज्ञानेन च जीवनयावीपयोगी विषयीपि मया खीकर्त्रव्यः। अभावरीगशीकवाईक्यादिजनितदुःखप्राप्तिखास्यबल-विद्येत्यादिजनितसुख च सर्वे प्रारक्षफलमवय्यं मया भीक्तव्यं। चित् खरूपस्य मम जड़विषये किञ्चिदपि नासौति विचिन्य सम्पूर्णदैन्येनाहं ग्रहे वने वा हा क्षण ! हा गौरचन्द्र ! हा प्राणनाथ ! कदाग्र इदास्यम हं लभेयेति वदन् तिष्ठामि। अस्तु तस्य जड़वस्तुलं तथापि तृणस्य वस्तुलाभि-मानं न न्यायविषद्धं किन्तु विक्रतस्वरूपस्य ममाच वस्तुलाभिमानं न सुन्दर-मिति त्रणादिप मम सुनीचलं वास्तवं॥ तरीरिप सिहिणानिति वाकान तरः संकेदकस्यापि कायाफलदानेनीपकरीति क्रणभक्तस्त तदपेची चप्रवस्था दयया सर्व्वान् में त्रिनानुपकरोतीति सूचितं। अनेन हरिनामक्रतां निर्मात्-सरतालङ्गता दयारूपा दितीयलच्यां भवति। निर्पराधेन नासगानपर-

# न धनं न जनं न सुन्दरीं वितां वा जगदीय कामये।

स्योत्ति:। हा नाथ ! एते मत्सिक्षिनीजीवा: केनीपायेन भवन्नाम्ब रतिं लमने १ ते सर्वे मायान्याः सन्तः पुवकलनद्रविणजयपराजयसम्बन्धजनितसुखद्ःख-रूपदन्दकातराः। तेषामनर्थपूर्णे जड़विषये विरिक्तिनेभवति। श्राशापाश-बद्धासी तुच्छानि दु:खोदर्काणि कम्प्र फलानि निर्भेदज्ञानफलानि वान्वेष यन्ति। कथमेषामात्मयाथात्मादर्भनक्चिर्जायते। एवं ब्रुवन् सीपि इरे-नीम हरेनीम हरेनीमैव केवलं। कली नास्येव नास्येव नास्येव गतिरन्थथे-त्यचै:खरेगगायति॥ त्रमानिना श्रव्देनास्य मिथाभिमानश्चतारूप-वतीयलचणं निर्दिष्टं। बडजीवानां स्यूललिङ्गदे इडयसम्बन्धयोगै अर्थभोगै-श्रुर्थिधनरूपनातिवर्णवलप्रतिष्ठाधिकारित्यादिननितं यदिभमानं तिनाया जीव-खरूपविरीधधर्मा लात्। तत्तदिभिमानग्र्न्यता मिथ्याभिमानग्र्न्यता। एव-भूतिमध्याभिमानश्चेन सर्वदा सत्यपि तत्तदिभमानहेतौ चान्तिगुषभूषितेन इरिनाम कीर्त्तनीयं। गरहे तिष्ठन् ब्राह्मणलायहङ्कारश्ची वने तिष्ठन् वैराग्यलिङ्गाच्डारग्र्यय क्रणीकचित्तीभक्तः क्रणानाम कीर्त्तयति ॥ मानदशब्दे न यथायीग्यं सर्वेषां मानदलं तस्य चतुर्थलचणं। सर्व्वान् जीवान् क्रणदासान् जात्वा कमपि न दिषति प्रतिदिषति वा। सध्रवाक्येन जगनाङ्गलकार्थेण च तान् सर्वान् तीषयति। विश्वे येऽधिकारप्राप्ता ब्राह्मणादयी ये च दिवि ब्रह्मबद्रादिदेवादयसान् सर्व्वान् दैन्येन बहुमान-यति। तेथ्योद्दिभित्तां प्रार्थयते च। येतु ग्रुडभक्तासान् सर्वभावेन सेवते। अनेन लच्चाचतुष्टयेन भूषितस्य क्रणानामकीर्त्तनमेव परमपुरुषार्थसाधनं भव-तीति श्रीमन्महाप्रभुपादेनीपदिष्टं॥ ३॥

बादी श्रद्धानानां श्रीगुरुमुखात् हरिनामश्रवणं। तती निरपराधेन तत्रामकोर्त्तनं। ततः पूर्वीत्रलचणचतुष्टयरूपमनुभावः। किन्तु ह्वादिनी मम जनानि जनानी खरे भवता इति रहेतुको त्विय ॥ ४॥ प्रिय नन्दतनूज कि इरं प्रतितं मां विषमे भवाम्बु धो।

सारवित्तरपाया भन्ने जेड़ानन्दान्वयव्यतिरेकसम्बन्धश्र्यं श्रुडस्वरपीदयं विना भावात्मिका भित्तर्गभवतीति विचिन्य नामकीर्त्तनरुपसाधनभत्ते: गुडस्वरूपं व्यतिरेकलक्षीन स्पष्टयति न धनमिति श्लीकदयेन। यावदानुक्त्यमयौ क्रणानुशीलनक्षा भित्रव्यतिरेकलच्चणात्मकान्याभिलाषिताश्चा कर्माद्यनावता च न भवति तावत्तस्या भत्त्याभासमावतः। तदाभासतः परिहर्त्तमिच्छया व्यतिरेकलचणेन ग्रुडभित्तं ग्रिचयति। हे जगदीश ! धनं जनं सुन्दरीं कवितां वाऽहं न कामये। अत धनपदेन वर्षात्रमनिष्ठ-धर्मधनं ऐहिकपारिवकजड़सुखकरं सर्वमर्घधनं खूललिङ्गतेन्द्रियगणा-नन्दकरं कामधनच ज्ञातव्यं। जनपदेन खश्रीरानुगस्त्रीपुवदासदासीप्रजा-बस्त्रास्वादयः ज्ञातव्याः। सुद्रोक्तवितापदेन सा विद्या तन्मतिर्ययेति व्यायात् भगवन्नीलातत्त्व कीर्त्तन रूपकाव्यं विना अन्यकाव्यलचणा सामान्य-विद्या ज्ञेया। एतत्सर्वमइं न याचे किन्तु जन्मनि जन्मनि लिय ईश्वरे प्राणियरे क्षणे अहैतुकीं भक्तिं याचे। अहैतुकी भक्तिः फलानुसन्धानरहिता चित्खभावात्रया क्रणानन्दरूपा ग्रज्ञा केवलाऽकिञ्चनाऽमित्रा भक्तिरित। जन्ममर्णकपज्ञबन्तणानिवृत्तिः क्रणेच्छाधीना जीवचेष्टातीतविषया। तत्प्रार्थनापि न कर्त्तव्या। अतो जन्मिन जन्मनीति वत्तव्या। यदा क्रणे-च्या जन्ममर्णनिवृत्तिसदा तत्तहः खं खयमेव नभ्यति तिमुपायविरोधिन्या PETER THE PIETE PETER PETER STREET तत्प्रार्थनया ?॥ ४॥

ननु किं संसारदु:खं नालीचनीयं साधकेनेत्याशक्य अयि नन्दतनूजिति।

क्षपया तव पादपङ्गज-स्थितधूलीसदृशं विचिन्तय ॥ ५॥ नयनं गलदशुधारया वदनं गद्गदशुया गिरा।

श्वनन्द तनुज ! षरं वस्त् विचारतस्तवनित्य कि दरः । षधुना निज क संदिषेण विषि भवसागरे प्रतितः । कामकी घादिव हु भ चुता हितः । दुरा भादु श्वना-तरङ प्रपी हितः । कुसङ प्रवलवायुना प्रचालितः । एतद्द भायां कदाचित् क स्त्रं ज्ञानयोगतपस्यापि त्यगुच्छा भासमाना दृश्यन्ते । तानवलम्ब भव-समुद्र तितीषां निष्प्रला तेषामपार्थलात् । ब हुक्के अपी ध्यमानी नृतप्तः सन् तव क्षपां विनाऽस्य भवसमुद्रस्य पारगमने ऽन्यप्रवी नास्तीति ज्ञाला श्रीगुरुचरण-क्षप्या भवज्ञानतर्णीं प्राप्तवान् । भवानेव शर्मागतवात्मस्थात् सर्व्यदीष-मार्ज्यं निराश्चितं मां कर्म्यया भवत्यादपङ जिल्लात्म् विभावया । तव पादप सम्लग्नरेण्याद्य तस्त्राच्च विच्छित्री भविष्यामीति भावः । एतेन कर्माज्ञानलभ्य भिक्तमुक्ति प्रत्याना भक्तजनानां परित्यज्येति ज्ञातव्यं ॥ ५ ॥

पूर्वीत्तपश्चभीकरादौ यहा ततः साध्यक्तस्तः यवणकौर्तनसर्वपादसिवनार्चनवन्दनदास्यस्व्यमात्मनिवेदनात्मकं भजनं ततः सद्धपनीधानन्तरमिवद्याद्धपानर्थनाश्चती निष्ठा तती दिस्तत यासितस्ति भाव इति
ह्मादिनीसारवृत्तिसद्दायेन जीवसद्धपिवकाश्रद्धपपरमध्यंस्य क्रमी हि
लिचतः। भावदश्चायां भत्तोः ग्रद्धसद्धपस्थाख्यद्धलं सिध्यति। तदा भित्तप्रेमाङ्करसद्धपरितद्धपा। साधनदश्चास्थितश्चवणकौर्त्तनादिसचणानां मध्ये
क्रणानामकौर्तनं भावदश्चयामस्थनप्रवसं भवति। चान्तिरव्यर्थकाललं
विद्तिर्मानश्चता। साधावस्यः ससुत्कद्धा नामगाने सदाकृषः। श्वासित-

### पुलके निचितं वपुः कदा तव नामग्रहणे भविष्यति ॥ ६ ॥ युगायितं निमेषेण चत्तुषा प्राष्ट्रषायितं ।

सुद्गुणाच्याने प्रीतिसदस्तित्थले। द्रत्यादयोऽनुभावाः स्युजीतभावाङ्करे जन इति सिडान्तवाक्यात्। प्रनश्च ग्रंडसत्वविश्रेषात्मा प्रेमसूर्थांग्रसाम्यभाक्। क्चिभिश्वित्तमास्थ्यक्षदसी भाव उचात इति लच्चिन भावसक्परते: प्रेमा-इरतं प्रेमपरमाग्रतं सिध्यति। प्रेमस्तु प्रथमावस्था भावद्रत्यभिधीयते। स्राचिका; ख्ल्पमावा; स्युरवासुपुलकादय:॥ ध्यायं ध्यायं भगवत: पादा-क्व ज्युगं तदा। ईषिविक्रियमाणात्मा सार्ट्र दृष्टिरभूवसावित्यादि तन्त्रपुराण-वचनेन प्रेमलचणाया भन्नोर्येत्वनुभावाः सान्तिका विकारादयय सन्ति ते सर्वे कियत्परिमाणेन भावदशायामपि लच्यन्ते। श्रनुभावाश्वते। वृत्यं विलु-ठितं गीतं क्रीशनं तनुमीदनं। इङ्कारी जुमानं श्वासभूमा लीकानपेचिता। लालासावोऽदृहास्य वुर्णा हिकादयोऽपि चेति । साल्विकविकारायैते। वे सम्भवेद रीमाञ्चखरभेदोऽय वेपयुः। वैवर्ण्यमयु प्रस्य द्रत्यष्टौ सास्त्रिकाः स्राता इति। एषां मध्ये नृत्यगीता मुपुलक स्वरभेदाः भावदशायां विश्रेषती सचिता:॥ अतएव तद्यां खच्ययिता वदति शिचनचूडामणि: श्रीगौर-चन्द्र:। हे क्षण ! हे नन्द्रनन्दन ! तव नामग्रहणे कदा मम नयने अशुधारा विगलिता भविष्यन्ति, कदा वा खरभेदजनितेन गद्गदवाक्येन वदनं मम विक्रियां गिमष्यति। मम वपुश्च कदा पुलिकतं भविता। हे नाथ! तव नामग्रहणे ममाप्यचिरेणेव तत्तह्यालचणं भवतु ॥ ६॥

सा रितरूपा भिक्तः प्रेमदशायां स्थायिभावात्मिका सति विभावानुभाव-साच्चित्रयभिचारिभावसाइचर्येन भिक्तरसी भवति। तदशायां तस्याः सन्बे रनुभावाः साच्चिकादयय पूर्णरूपेण बद्यन्ती सम्यङ्गस्य स्वतन्ती

### शून्यायितं जगत् सर्वे गोबिन्द विरहेण मे ॥ ७॥

मनलातिश्रयाङ्कित:। भाव: स एव सान्द्रात्मा बुधै: प्रेमा निगद्यत इति सिंडान्तवाक्येन श्रीक्रणे ममतातिशयजनितगाहभावमयी भक्ति प्रेमेति बीध्यं। अव भितारसस्यात्रयविषययोर्भ्व्यसम्बन्धभेदात् शान्त-दास्य-सञ्य-वात्मव्य-मध्र इति पश्चविध: मुख्यरस:। गीणसम्बन्धभेदेन हास्याइ तस्त्रथा वीर करुणा रौद्र द्रत्यपि। भयानक: स वीभवा दति गौणश्च सप्तधित। सुख्य-रसानां मध्ये मध्ररस एव सर्व्वीत्कृष्ट:। स मुख्य रस: प्रेम-प्रणय-मान-सेइ-रागानुराग-महाभावमयः। तत्रीजासमावाधिका व्यक्तिता प्रीतिः रतिः शान्तरसेऽनुमीयते यस्यां जातायामन्यय तुच्छबुडिश्व जायते। ममताति-श्याविभीषेन समझा प्रीति: प्रेम दास्यरसे लच्यते। यस्मिन् जाते तत्प्रीति भङ्ग हितवी न प्रभवन्ति। विश्वसात्मकः प्रेमा प्रणयः सख्ये प्रतीयते। यसिन् जाते सन्धुमादियीग्यतायामपि तदभावः। प्रियत्त्वातिश्रयाभिमानेन कौटी ल्याभासपूर्वक भाववैचित्रंग्र दधत् प्रणयी मानः। यसिन् जाते श्रीभगवानिप तत्प्रणयकीपात् प्रेममयं भयं भजते । चेती द्रवातिशयात्मकः प्रेमैव सेइ:। यिसान् जाते महावास्पादिविकार: दर्भगाष्टिप्तस्य प्रम-सामर्थादी सत्यपि नेषाश्चिदनिष्टाशङ्गा च जायते। हानेती 'नाताखे लक्येते। सेइ एवाभिलाषात्मकी रागः। यस्मिन् जाते चिणकस्यापि विरहस्यासहिणाता। तत्संयोग परं दु:खमपि सुखलेन भवति। तिहियोगे तिहिपरीतं। स एव रागीऽनुचणं खिवषयं नवनवत्त्वेनानुभावयन् खयश्च नवनवीभवन्नन्रागः। यस्मिन् जाते परस्परवश्मावातिश्यः प्रेमवैचित्रंग तत् सम्बन्धिन्यप्राणिन्यपि जनालालसा । विप्रलम्भे विस्कृ तिश्व जायते । अनुराग एव असमीर्ड चमत्कारेण उत्रादनं महाभावः। यस्मन् जाते योगे निमेषासइता कल्पच्यत्विमित्यादिकं। वियोगे चयकल्पतं द्रत्यादिकं।

# श्राश्चिय वा पादरतां पिनष्टुमा सदर्शनान्धर्माहतां करोतु वा।

उभयतमहोदीप्रगाशेषसात्तिकविकारादिकं जायत इति प्रौतिसन्दर्भवचन-साहाय्येन प्रेमावस्थायां विशेषत उज्ज्वलरसिविक्रियायां भावसम्हानामनैव श्रीमन्प्रहाप्रभृशिचायां समास एव लत्यते । युगायितं इति पद्यं सुगमं । गीविन्दिवरहेणेति वाक्येन विप्रलस्भी विज्ञापितः । स पूर्वरागी मानश् प्रवासादिमयस्था । विप्रलस्भी बहुविधी विद्विद्विद्व कथ्यत इति । अन तु महाप्रभुवाक्येन प्रपञ्चान्वर्वित्तं जीवानां पूर्वरागादिमयो विप्रलस्भ एव सर्वदा आखादनीयः ॥ ०॥

प्रेमदशालक्षानां जीवानां का प्रवित्ति त्यालीचाहान्निष्य वा पादरतां दिति। पादरतां मां त्रान्निष्य सुख्यतु मां पदतले पिनष्टु पेषणं करोतुः अथवाः अदर्शनान्मां मर्महतां मर्मपीड़ितां करोतुः। स लम्पटच डामिथियाः तथाः येक तेव प्रकारेण मां विद्धातुः। स कदाचित्रापणे भवित यतः सः एव सर्व्याः मम प्राणनाथः। मच्यों यदात्यतः समस्तकमां निवेदितासाः विचिक्तिकिते मे। तदाऽस्ततः प्रप्यमानी मयात्मभूताय च कत्यते वे दितः लच्चणेन अक्तानां प्रेमदशायां क्रणोकजीवनलं। सिज्ञी च प्रेमदशायां अक्तक्रणयीः परस्तरमाक्ष्यक्यः परमी धर्मी दीव्यते। यथाः भाग्यत्ययो बच्च ख्यमाक्ष्यं सिन्धि। तथाः मे भिद्यते चित्यक्तपार्थ्यदृष्टितः विश्ववन्तात्। अक्ट्रमालीच्यं। त्रणचे तन्यस्य जीवस्य विभूचे तन्यस्य कृष्यस्य सम्बन्धं कचन खाभाविकी धर्मीऽसि। तथीः परस्तरसम्बन्धात्मकः। सः धर्मी जीवस्य विद्मिखदशायां लुप्तप्रायसिष्ठति। प्रवर्थाः जीवस्य सम्भवपरिकित्याः स्थात् तदा जीव कृष्ययोक्षभयमतः पूर्वसिक्षी धर्मः पुनः सकटी भवति। साकर्ष सन्निधी परिकृतमयः लीहं यथातथितः। एतङ्गायाः सकटी भवति। साकर्ष सन्निधी परिकृतमयः लीहं यथातथितः। एतङ्गायाः सकटी भवति। साकर्ष सन्निधी परिकृतमयः लीहं यथातथितः। एतङ्गायाः

### यथा तथा वा विद्धातु लम्पटो

पूर्विसिद्धधर्म प्रकटने धर्मस्य साधनं प्रयोजनं नलन्यत्। जीवस्यापि तद्वर्म-साधने फलान्तराभाव द्रति ज्ञेयं। न पारयेऽहं निरवससंयुजां खसाधक्रत्यं विवुधायुषापि वः। यामाभजन् दुर्ज्ययगेहम्हलाः संवयतदः प्रतियातु साध्र-नेति भगवडचनात् क्रणप्रीतिरेव तत्प्रीते: फलमिति सिध्यति । अवादर्भनात् यनामी इतत्वं तद्धि न दु:खजनकर्वं किन्तु परम सुखजनकर्वं द्वित दर्शयन श्रीक्षण:। एवं यदघाँ श्रित लीक वेद स्नानां हि वी मय्यनुकृत्तयेऽबला:। सया परीचं भजता तिरीहितं माप्रयितु मर्हण तत्रियं प्रियारिति। अतः सुष्टमुत्तमाश्चिष्य वेति। एतदष्टकमाहात्माः संचेपेण वच्यामि। स्वरूपशक्तेः श्रीराधाया: प्रग्रयमहिमा कीह्य: राध्या यन्मम माध्य मास्वादितं की हमां तदाखादके यत् सीख्यं तत् की हमां विचिन्य तदाखादन लालस्या परमतन्त्रखरूपः योक्षणः नित्यसीला पीठस्वरूपे वैकुण्ठप्रकीष्ठविशेषे गीलीकाख्ये श्रीनवहीपधासि भौदार्थप्रच्र भगवत् खरूपेण श्रीक्षणचैतन्याकारेण नित्यं तज्ञावयीग्यां लीलामातनीति। स च सप्ताधिक चतुर्दशशतशकान्दे राधाभावद्यातसुवलितमयेन श्रीचैतन्य-क्षेण गौड्देशान्तर्गतापरवन्दारस्य दव श्रीमन्नवहीपनगरे श्रीजगन्नाधिमश्रदवी श्रीश्रचीगर्भे फालानपूर्णिमायां प्राद्रासीत्। श्रीश्रवे वयसि बालचापछन पौगर्ड विद्याभ्यासेन कैशीरे दारपरियहपूर्व्वकसंसारचेष्टा प्रदर्शनेन भक्ति-प्रचारेश च गौड़चितिं परमानन्देन प्रावधामास । श्रीमध्वसम्प्रदायौ परि-वाजकचूड़ामिण ईश्वरपुरीसकाशात् दीच्यग्रहणेन जीवानां साधु गुरुपदा-ययहपं कर्त्तव्यं शिक्त्यामास । चतुर्विशवर्षे शाङ्कर सव्यासी श्रीकेशवभारती सकाणात् सत्रामं ग्रहीता खग्रहं त्यत्रवान्। तत सीर्घभमणक्लेन गौड-षायात्योददाचिषात्यप्रभृतिदेशवासिनी विश्व भित्ततत्त्वं शिचयन नानामत-बादिनां मतखण्डनाननारं चतुर्विधवैश्वसम्प्रदायसिद्धान्तसार्क्पमिच्न

### मत्प्राणनाथस्तु स एव नापरः॥ ८॥

द्रित श्रीकिलियुग पावनावतार श्रीमत् क्षणचै तन्यचन्द्रवदनाञ विगलितं श्रीशिचाष्टकं सम्पूर्णम्।

भेदाभेदतत्त्तम् लकं समतं स्थापयं य षड्वर्षाणि यापयामास । ततीऽष्टादश्वर्षाणि श्रीपुरुषीत्तमचिते वसन् चतुर्दि भित्तप्रचारकान् प्रेरियत्ता समतं तिमृतवान् । स्यश्व बहुसिडवेणवपिसिवितः कदाचित् भित्तप्रचारं कदाचिद्दा स्वीयोद्देश्यचयसाधन्दप प्रेमास्वादनं क्रतवान् । श्रीद्दप सनातन-रचनाथ-गोपालभट-जीव प्रवीधानन्द-सद्दप-रामानन्द-कविकर्णपुरप्रधितिभः स्वकीय सिद्देपार्षदगणैः इदिप्रेरणया स्वमत परिपोषकानि नानाशास्त्राणि-द्दार्यामास । स कदाचिद्दि सर्व्वसिद्धान्तपरिपूर्णभष्टकिमदं रचयन् सर्वा-निधकार विशिष्टान् जीवानश्चित्रयत् । कदाचिद्दा स्वीयान्तरङ्गसङ्गीदयः सद्दप रामानन्दसिदतसस्ततात्पर्यमास्वादयामास । एतत् सर्वे श्रीचैतन्य-चित्तास्तादौविवतमित्त । श्रीमचैतन्यचन्द्रः स्वीय ग्रहस्थचित्तेन स्वधम-परान् ग्रहस्थान् स्वीय सन्यासचितिन च सर्व्वान् परिव्रानकांश्व पुनयोप-देश द्वारा सर्व्वान् जीवानश्चित्रत् । श्रस्य श्विचाष्टकस्य माहात्स्य' अनलं।

गौराङ्ग वक्वाझ विनि: स्तं श्रीशिचाष्टकं ये प्रपठित्त भक्या।
ते गौर पादासवसुम्धिचत्ताः मज्जित्ति प्रेमाम्बुनिधौ सरारेः ॥ १ ॥
श्रीगौरचन्द्रस्य चतुः शताब्द एकाधिके भिक्तिविनीदकेन।
सन्मीदनाख्यं प्रभु वाक्यभाष्यं केदारनाथेन मया प्रणीतं ॥ २॥

माध्यरसाखादि ग्रडवैणवानां सम्बन्धेऽस्य सर्व्वदसारतः भगवन्यखाङ्ग-गलितवाना द्वावाक्यवच सर्वेरेव भाग्यविद्वरष्टक सिदं कण्डभूषणं कर्त्तव्यं दर्वदा पठनीयं पूजनीयच ।

> इति श्रीकलियुग पावनावतार श्रीमचैतन्य चन्द्रवदनाञ्ज विगलितं श्रीशिचाष्टकस्य सन्मीदनं नाम भाष्यं सन्पूर्णं॥

### Goudiya Vaishnab Literature.

(Important works of 15th to 18th century.)

Baladeb Vidyabhusan:— 1. Vedanta sutra Govinda bhasya. 2. Prameya Ratnabali 3. Gita bhasya. 4. Vedanta syamantak. 5. Vedanta pithak. 6. Shiddhanta ratna 7. Upanishad bhasya. 8. Sahasranam bhasya.

Ghanasyamdas: Bhaktiratnakar. Narottam vilas Jib Goswami:— 1. Krama sandarva. 2. Gopal champu. 3. Sath sandarva: (a) Tatwa sandarva. (b) Bhagabat sandarva. (c) Parmatma sandarva. (d) Krishna sandarva. (e) Bhakti sandarva. (f) Priti sandarva. 4. Srikrisnarchan dipika. 5. Sarva sambadini. 6. Brahma samhita tika, 7. Bhaktirasamritasindhu tika. 8. Ujjal Nilmani tika.

Kabi Karnapur Paramananda Das:— 1. Chaitanya chandrodaya natak. 2. Chaitanya charitamrita mahakabya, 3. Alankara kaustab 4. Arya' satak.

Krishnadas Kabiraj: Gobinda lilamrita. Chaitanya Charitamrita. Krishna karnamrita tika Lochandas:— 1. Chaitanya Mangal.

Murari Gupta: 1. Chaitanya charit mahakabya.

Narottamdas:— 1 Prarthana. 2 Prem bhakti Nityananda Das:— 1. Prembilas.

Prabodhananda Sarasvati: 1. Chaitanya chandramrita. 2. Radha prem sudhanidhi. 3. Vrindaban satak. 4. Nabadwip satak. 5. Purusottam satak.

Prem Das: 1. Vansi vilash. 2. Vansi shikhsha.
Raghunathdas:— 1. Stababali. 2. Bhajanananda.
Ramananda Rai: Jagannath ballav. Prem chinta
Rupa Goswami:— 1. Bhakti rasamrita sindhu.
2. Vidagdha madhab. 3. Ujjal Nilmani. 4.
Lalit Madhab. 5. Dankeli kaumudi. 6.
Stabamala. 7. Padyabali. 8. Laghu Harinamamrita Vyakaran. 9. Laghu Bhagabatamrita. 10. Mathura mahatmya. 11.

Natak chandrika. 12. Hansaduta.

Sanatan Goswami:— 1. Haribhakti vilash. 2. Bhagabatamrita. 3. Dasam tippani (Tosani)
4. Brihat Harinamamrita vyakaran.

Vasudeb Sarbabhouma:— 1. Chaitanya satak. 2. Tarka Nirash.

Vishwanath Chakrabarti:— 1. Bhagabat tika. 2. Bhagabat Gita tika. 3. Bhabanamrita. 4. Alakar kaustab tika. 5. Madhurya kadambini. Vrindaban Das:— 1. Chaitanya Bhagabat.

Yudunandan Das:— 1. Chaitanya Bhagabat. Yudunandan Das:— 1. Karnananda Rasha.

#### VAISHNAB PUBLICATIONS.

The prices include Postage and Packing. The V.P. P's are sent where Inland Postal rates apply, but remittances must invariably accompany foreign orders.

- 1. Bhagabad Gita; (in Bengali character) text, with commentaries of Valadeb Vidyabhusan and Bengali translation by K. N. Dutt Bhaktivinod, bound in cloth pp. 402 8vo. V. P. (Inland) Rs. 2/2 Foreign 4 shillings.
- 2. Chaitanya Charitamrita; (in Bengali character) a Bengali poem celebrating the life, deeds and teachings of Chaitanya Chandra; text, by Krishnadas Kaviraj, with copious notes by K. N. Dutt., with 8 other Vaishnab works, bound in cloth two volumes, 12 mo. pp. 1704 & pp. 330 V. P. (Inland) Rs. 5/8. Foreign 10s. 6d.
- 3. Krishna Vijaya; (in Bengali character) by Maladhar Basu, the first Bengali epic writer. closely printed. pp.217 8vo. Inland V. P. Re-/12 foriegn 1s.

- 4. Smaran Mangal Stotra; by K. N. Dutt Bhaktivinod. Sanskrit text, Sanskrit ellaborate commentaries with Shikhsastak (Sanskrit) and an introduction in English dealing with entire Vaishnab Philosophy 12 mo pp.72+pp.64 (Inland) Re. 1 Foreign 1s. 6d.
- 5. THE SAJJAN TOSHANI; A mothly journal of Vaisnabism in Bengali character anual subscription Inland Re 1/- Foreign 2s.

A complete price list in Bengali character can be obtained on application. All correspondence and remittances should be addressed to Mr. R. P. Dutt. 181 Maniktala Street. Calcutta. India.

6. THE SURYA-SIDHANTA; [in Bengali character] An Astronomical work Sanskrit text with Bengali translatation by B. P. Sidhanta Saraswati. pp. 80 8 vo. (inland) V P Re -/12 Foreign 1s. 4d.

# Chaitanga Wahaprabhn, mas care and precepts.

All letters to be addressed to—
R. P. DUTT, Esq.,
181, Maniktala Street,
Calcutta, India.